
Journal des aumôneries

Servir

Pâques 2008



Sénevéest le journal des aumôneries catholique et protestante
de l’École normale supérieure

« Le Royaume des Cieux est semblable à un grain de sénevé qu’un
homme a pris et a semé dans son champ. C’est bien la plus petitede
toutes les graines, mais, quand il a poussé, c’est la plus grande de toutes
les plantes potagères, qui devient même un arbre, au point que les oiseaux
du ciel viennent s’abriter dans ses branches. » (Mt13 31–32)



Sénevé

Servir

Pâques 2008

Équipe de rédaction :
Nicolas de Saxcé et Miriam Sofronia



Servir

Éditorial

La prière ne suffit pas, le service fait le chrétien. Croire que Jésus, dans l’Évangile des
deux sœurs, fait primer l’écoute de Sa Parole sur le service,c’est mécomprendre Son ensei-
gnement. Car aucune hiérarchie ne doit être pensée entre cesdeux nécessités, et tout comme
la prière est le cœur de notre dialogue avec Dieu, le service doit être au centre de notre vie
sur Terre. « Peut-être, nous dira-t-on alors, mais cela n’a rien à voir avec Jésus, et l’Église
n’a jamais eu le monopole de la charité ! » Afin de répondre à cesobjections, nous souhai-
tons ici comprendre (et expliquer ?) pourquoi le chrétien, plus que tout autre, se doit de se
faire serviteur de son prochain, puis déterminer en quoi sa charité se distingue de la solida-
rité qu’on peut attendre de tout homme, en ce qu’elle est indispensable à la viabilité de la
société dans laquelle il vit.

Certainement, c’est pour avoir part à la vie éternelle que nous nous aidons les uns les
autres : comme Jésus nous a dit « celui qui voudra devenir grand parmi vous sera votre
serviteur », nous nous efforçons d’accomplir de menus services, en vue d’obtenir une place
dans la Royaume de Dieu. Mais cela n’est pas assez si nous voulons vivre réellement à
l’image de notre Seigneur Jésus Christ, car l’Eucharistie n’est pas la manne, « servir » n’est
pas « rendre service » ! De même qu’il a fallu que Dieu se livre àl’humanité pour racheter
ses péchés, il faut que le chrétien s’offre aussi sans réserve à celui qu’il sert. Ce n’est qu’ainsi
que nous pourrons aimer « en actes et en vérité. »

Ne soyez donc pas surpris du peu d’articles dans ce journal qui traitent de « servir »
dans le sens matériel du terme (presque tous pourraient s’intituler Servir Dieu), cela est
bien naturel : s’il faut donner sa vie, peut-on envisager unemeilleure cause que celle de la
plus grande gloire de Dieu ?

Nicolas de Saxcé et Miriam Sofronia

2



Sommaire

Éditorial . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 2

Thème : Servir 5

Définitions 6

Autorité et obéissance
Servane Michel. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 6

En tout, aimer et servir
Henri de Parseval . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

Christ maître et serviteur 14

« Et elle le(s) servait... »
Sylvain Perrot . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14

Prendre la peine
Pierre Chambert-Protat. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22

Servir son prochain 30

Le scoutisme, école du service.
Quentin Delacour et Agnès de Ferluc. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30

Le service missionnaire aujourd’hui
Jeanne-Marie Martin . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32

Le service dans l’Église 38

Le service monastique
Warren Pezé . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 38

Le diaconat, ministère du service
Amaury Freslon . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45

Talassades 50

À la découverte des églises viennoises (7) : laRuprechtskirche
Sylvain Perrot . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51

« Foi et politique »
Graciane Laussucq-Dhiriart. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55

Le Diable, qui nous empêche de servir notre prochain

3



Sommaire

Fumi Kurita . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 58

4



Servir



Autorité et obéissance1

Servane Michel

Faire la volonté du Père

« UN HOMME AVAIT DEUX ENFANTS. S’avançant vers le premier, il dit : "Mon enfant,
va-t’en aujourd’hui travailler à la vigne." Répondant, celui-ci dit : "Je ne veux pas". »
Le Christ sait qu’il est difficile d’obéir ; c’est pourquoi ilpropose cette image si fami-

lière de la rébellion contre l’autorité paternelle, comme point de départ de son enseignement
sur l’obéissance. L’adolescent - voyons-le ainsi - refuse d’exécuter un ordre pourtant donné
avec affection : « Mon enfant ». Mais le primo primi est vite corrigé : « puis s’étant repenti,
il y alla. S’avançant vers le second, [le père] lui dit la mêmechose. Répondant, celui-ci dit :
"J’y vais, Seigneur" ; et il n’y alla pas. Lequel des deux a fait la volonté du père ? Ils disent :
"Le premier". »

L’enfant prodigue ;Julius Schnorr von Carosfeld (1856)

La conclusion que tire le Seigneur de cette parabole est à première vue sans lien avec le
problème évoqué. En effet, Jésus leur dit : « En vérité, je vous dis que les publicains et les
prostituées vous précèdent dans le royaume de Dieu. Car Jeanest venu vers vous dans un che-
min de justice, et vous ne l’avez pas cru ; les publicains et les prostituées l’ont cru. Et vous,
voyant cela, vous ne vous êtes pas davantage repentis finalement pour le croire ! »2 Si des
pécheurs publics peuvent ainsi se gagner le Cœur de Dieu plusfacilement que d’apparents
bons croyants, c’est qu’ils ont trouvé la voie royale, cellede l’humilité : acceptant l’exigeant
message de conversion, ils ont confessé leur péché et leur besoin d’un enseignement. Les
pharisiens, au contraire, ont refusé de reconnaître que Dieu pouvait, pour leur signifier sa
Volonté, passer par une autre voie que celle de leur propre interprétation de la Loi. Refuser

1L’auteur de cet article n’est pas philosophe ; ses réflexionssont motivées par un intérêt profond pour la
question mais ne prétendent pas constituer une position entièrement justifiée. Elles reposent par ailleurs sur une
culture thomiste plus que sur une étude approfondie des textes et en appellent à l’indulgence des spécialistes
face à d’éventuels manques de rigueur.

2Mt, 21, 28-32.

6



Définitions Autorité et obéissance

d’écouter l’envoyé de Dieu3 revient donc à s’enfermer à l’intérieur de ses propres certitudes,
orgueil subtil qui est déjà une forme de désobéissance envers Dieu.

La figure universelle du père et celle, historique, de Jean-Baptiste, évoquent deux aspects
de l’autorité, qui correspondent aux dimensions naturelleet surnaturelle de l’obéissance.
Chez les deux fils de la parabole est présente, bien que de manière différente, une bonne vo-
lonté de fond vis-à-vis de ce que leur demande légitimement le père, même si la manière d’y
répondre est marquée par les imperfections propres de chacun. De même chez les Juifs venus
écouter le Baptiste existe au moins une ouverture à cette parole pressentie comme venue de
Dieu. La base de l’enseignement du Christ sur l’obéissance est précisément cette ouverture
présente en chacun, cette disposition naturelle de la raison à reconnaître la légitimité d’une
autorité extérieure4. Cette attitude, que d’aucuns attribueront à une faiblessede jugement
chez l’adulte censé être indépendant, correspond parfaitement, au contraire, à la nature de
l’intelligence et de toute la personne humaine.

Pourquoi obéir ?

Si l’attitude de foi n’est pas contraire à la dignité de la raison, c’est que l’obéissance -
celle de l’intelligence à une Vérité qui la dépasse, et cellede la volonté à une loi qu’elle peut
ne pas comprendre entièrement - relève intrinsèquement de la condition naturelle de l’être
rationnel. Une première définition de l’autorité la présente comme « tout ce qui détermine
une action ou une opinion par des considérations étrangèresà la valeur intrinsèque de l’ordre
intimé ou de la proposition énoncée. »5 À première vue, une telle conception heurte la dignité
de l’intelligence, qui prétend ne faire sienne une pensée que pour la valeur rationnelle qu’elle
lui reconnaît. En effet on obéit d’abord et avant tout à la vérité, qui, parce qu’elle répond aux
exigences naturelles de l’intelligence, jouit au regard decelle-ci d’une autorité intrinsèque.
Rien ni personne ne pourra me convaincre que 2+2=5, contre l’évidence intellectuelle de la
vérité de 2+2=4. Je ne l’accepterais pas même pour plaire à lapersonne que j’aime le plus.
Il s’agit là cependant d’une obéissance touchant uniquement la raison, la volonté entrant
à peine en jeu. Cependant les évidences purement intellectuelles sont rares et, d’ordinaire,
l’obéissance engage aussi la volonté et les affects ; la volonté passe à l’acte en présence de ce
que l’intelligence lui présente comme un bien, soutenue - ounon - par les affects attirés par
le plaisir. Vérité, bien, plaisir, sont donc les autorités qui meuvent la volonté lorsqu’elle les
découvre dans un acte qui lui est demandé. Cependant bien desordres auxquels il faut obéir
reposent sur une autorité autre que celle de leur contenu.

Littré définit l’autorité comme le pouvoir de se faire obéir,pouvoir qui peut être établi
selon le droit ou usurpé : dans un cas on obéit par soumission consentie au droit et dans
l’autre, par soumission non consentie à la force. Selon cette définition, donc, le droit est
le principe de toute autorité. Si la volonté libre accepte des’y plier, c’est parce qu’elle y

3Venir « dans un chemin de justice », si l’on se réfère au sens biblique du mot « juste », signifie suivre les
voies de Dieu, accomplir sa volonté. L’Évangile dit clairement que Jean est un prophète.

4Si cette prédisposition n’existait pas, aucune éducation ne serait possible... On peut tout rejeter ensuite,
mais l’autodidacte absolu est une figure de pensée sans actualisation possible.

5Edmond SCHERER,Revue de théologie et de philosophie chrétienne, tome I, 1850, p. 66 (cité dans le
Dictionnaire technique et critique de la philosophied’André Lalande, Paris, PUF, 1968).

7



Servane Michel

voit un bien fondamental : la survie, ou du moins la sécurité de la personne (cf. les théories
du contrat social), et l’organisation de la vie commune. Celle-ci, surtout dans le contexte
des sociétés industrialisées, requiert de toute évidence la délégation des pouvoirs à un tiers.
L’obéissance aux lois ne se fonde pas alors sur l’appréciation personnelle du citoyen quant à
leur contenu mais sur le principe qu’elles incarnent, le droit. C’est d’ailleurs cela-même qui
justifie le refus d’obéir face à des lois injustes : à partir dumoment où une loi nie la dignité
ou les droits fondamentaux des personnes, elle se coupe du principe qui fonde son autorité,
puisque le droit est établi en vue du bien des personnes6.

D’où vient alors la tentation, toujours présente au fond de chaque personne, de remettre
en cause, par la désobéissance, un ordre si solidement fondéau plan rationnel ? Il y a le
sursaut des sentiments, qui nous portent plus souvent dans le sens de l’individualisme que du
service du bien commun ; mais aussi la révolte plus fondamentale du « ni Dieu ni maître » : ne
pas se soumettre, n’obéir qu’à soi sont les exigences d’une des rébellions les plus profondes
de l’être humain. Le cri des anarchistes rejoint l’insinuation du Tentateur, « Vous serez
comme des dieux », c’est-à-dire vos propres maîtres. Le péché originel éclaire singulièrement
le problème de la révolte contre l’autorité. L’homme en révolte refuse de rester tributaire de
sa condition de créature : son être, sa vérité, son bien, lui sont déterminés par un autre, si bien
que sa liberté n’est pas absolue. Or cette soif d’absolu n’est pas illégitime, elle est seulement
dans ce cas mal placée. La vraie racine de l’obéissance permet de revenir à ce désir d’infini
pour donner à l’autorité une justification plus profonde quecelle du contrat social.

L’autorité : bien commun, service et responsabilité

Le Créateur aurait pu donner aux êtres vivants toutes les capacités nécessaires pour se
développer de manière autonome et pourtant il les a faits dépendants pendant toute une par-
tie de leur vie. Or, cette phase semble être la plus longue précisément chez les êtres dotés de
raison, qui ont besoin d’une longue éducation avant d’acquérir l’autonomie. L’intelligence,
avec tout son pouvoir, ne peut se suffire à elle seule. Ainsi l’interdépendance entre les créa-
tures et spécialement entre les êtres humains relève d’une disposition du Créateur, qui veut
reproduire à diverses échelles le lien qui l’unit à ses créatures, en leur confiant la responsa-
bilité les unes des autres. C’est pourquoi l’autorité, quelle qu’elle soit, aura d’autant plus de
légitimité qu’elle ressemblera davantage à Celle dont elleest l’expression. Et, du fait qu’elle
n’est que le reflet de la seule autorité qui trouve son fondement en elle-même, celle de Dieu,
elle se réalise pleinement lorsqu’elle est vécue comme un service en vue du bien de ceux qui
obéissent. « L’autorité qui agit n’est pas une abstraction.Elle est incarnée dans une personne
qui vit ; elle est une personne. En s’exerçant, elle se diriged’après des intentions. Et il en
résulte qu’elle change complètement de nature selon l’intention qui l’anime. Il y a l’autorité
qui abuse du pouvoir et du savoir-faire dont elle dispose pour subordonner les autres à ses
fins particulières, et qui ne cherche qu’à s’emparer d’eux pour les mettre à profit : celle-là
est asservissante. Il y a l’autorité qui use du pouvoir et du savoir-faire dont elle dispose pour
se subordonner elle-même, en un sens, à ceux qui lui sont soumis, et qui, liant son sort à leur

6Reste à savoir comment définir ce bien, et c’est là que la notion de droit révèle son insuffisance, quand
elle ne repose pas sur une philosophie de l’homme admise par tous les législateurs. D’où aussi l’importance
de mentionner dans une constitution les principes fondamentaux de cette philosophie, que les citoyens doivent
eux aussi accepter.

8



Définitions Autorité et obéissance

sort, poursuit avec eux une fin commune : celle-là est libératrice. »7 Elle est libératrice pour
celui qui commande et pour celui qui obéit, car alors ils recherchent un bien qui les dépasse
tous deux et les fait grandir. En obéissant à l’ordre d’un supérieur on participe à l’édification
d’un bien commun qu’on ne soupçonne pas forcément de l’échelon inférieur.

Liberté et Autorité

Trouver la liberté dans l’obéissance nécessite un retournement à 180˚ de la perspective
habituelle à notre esprit. Si l’on renonce à considérer Dieucomme une divinité cherchant à
assouvir une quelconque volonté de pouvoir, on peut comprendre que le principe de la Créa-
tion est l’amour infini d’un Dieu qui ne cherche qu’à en faire bénéficier ses créatures sans y
trouver le moindre accroissement de gloire ou de puissance.Dans ces conditions la condition
d’être créé n’apparaît plus comme une humiliation en soi, etl’accepter par l’obéissance peut
devenir réellement libérateur.

À qui obéir ?

Les tenants de l’autorité peuvent ne pas correspondre, et même s’éloigner diamétralement
de cet idéal, il reste que le devoir d’obéissance n’est pas fonction du mérite de ceux envers
qui il s’exerce. Outre la possibilité de mener une action civile ou politique légitime voire
nécessaire, le chrétien dispose de la certitude que l’obéissance est pour lui un chemin de
vertu : « Que tout homme soit soumis aux autorités qui exercent le pouvoir, car il n’y a
d’autorité que par Dieu et celles qui existent sont établiespar Lui. Ainsi, celui qui s’oppose
à l’autorité se rebelle contre l’ordre voulu par Dieu, et lesrebelles attireront la condamnation
sur eux-mêmes. »8 Voir Dieu dans les autres, tel est le chemin qui doit conduirele chrétien à
aimer l’obéissance, au point de pouvoir se soumettre même à une autorité humainement peu
attirante9. Les chrétiens ont cet avantage que, en obéissant, ils pratiquent une vertu, aidés de
la grâce divine, avec l’assurance d’être sur la bonne voie lorsqu’ils suivent les indications de
ceux que Dieu a constitués pasteurs de son peuple.

7L. LABERTHONNIÈRE, Théorie de l’éducation, p. 28-38 (cité dans le Dictionnaire technique et critique
de la philosophie).

8Saint Paul, Lettre au Romains, XIII , 1-2.
9C’est ce qui pouvait faire dire à saint Vincent de Paul : « Les pauvres sont mes maîtres ». Des maîtres exi-

geants, parfois acariâtres et ingrats (voir les scènes expressives du film de Maurice Cloche, Monsieur Vincent,
de 1974) : leur autorité est celle de la dignité humaine bafouée qui demande justice, ou, plus surnaturellement,
celle du Christ qui souffre en eux.

9



Servane Michel

Le représentant du Christ peut n’être pas orné de toutes les vertus que nous estimerions
nécessaires à sa charge, et pourtant il a la grâce et l’assistance de l’Esprit Saint dès qu’il
s’agit de guider les fidèles dans les domaines de la foi et de lamorale. Ici intervient la vision
surnaturelle, que seule donne la foi, et qui permet de passeroutre l’appréciation purement
subjective et naturelle sur la personne pour ne voir en elle que le Christ. C’est ainsi que la
juste manière de vivre l’autorité peut aussi dépendre de la réponse de ceux qui y sont soumis.
Une attitude habituelle d’écoute, de docilité, de promptitude à exécuter les tâches confiées
donne l’autorité nécessaire au moment de faire les remarques opportunes à un supérieur.
Pour un chrétien cette interaction est particulièrement importante, puisque il est lui-même
l’Église, de sorte que d’un côté son comportement peut renforcer ou détériorer l’autorité du
message évangélique, et que par ailleurs il est responsablede la fidélité de ses frères. La
communion des saints existe justement pour que la charge de l’autorité soit répartie entre les
fidèles : les uns enseignent et gouvernent soutenus par la prière incessante des autres.

La liberté personnelle subsiste et même grandit dans cette démarche : n’est pas libre ce-
lui qui agit par simple soumission, mais celui qui, voyant oùest le bien, y adhère de toute
sa personne ; il l’accomplit alors par amour du Bien lui-même. Obéir par égards pour l’au-
torité est un des premiers degrés de l’obéissance, mais celle-ci ne peut se perfectionner que
dans la liberté de l’amour, quand l’origine du commandementn’importe plus : ordre d’un
supérieur, conscience personnelle ou force des circonstances deviennent autant de voies que
prend Dieu pour manifester sa volonté. Mais si surgissait unconflit d’autorité, à qui revien-
drait la primauté ? La conscience propre est toujours l’autorité suprême10, à laquelle chacun
est tenu d’obéir. Cependant il importe qu’elle soit bien formée, afin de ne pas être obscur-
cie par de mauvaises habitudes ou une trop grande emprise dessentiments. Une conscience
éclairée rend libre, puisqu’elle montre le bien ; elle est lavoix de Dieu en nous, qui appelle
doucement sans contraindre, si ce n’est par la force d’attraction d’un amour qui s’offre.

Comme utile complément à ces réflexions, il est vivement conseillé de consulter les pa-
ragraphes du Catéchisme de l’Église catholique consacrés àl’autorité (troisième partie, pre-
mière section, ch. 2, art. 2), et à la conscience (§§ 1776 à 1782), ainsi que le Compendium
de la doctrine sociale de l’Église.

S.M.

10Cf CEC, §1776 : « Au fond de sa conscience, l’homme découvre laprésence d’une loi qu’il ne s’est pas
donnée lui-même, mais à laquelle il est tenu d’obéir. Cette voix qui ne cesse de le presser d’aimer et d’accomplir
le bien et d’éviter le mal, au moment opportun résonne dans l’intimité de son cœur ... C’est une loi inscrite par
Dieu au cœur de l’homme. La conscience est le centre le plus intime et le plus secret de l’homme, le sanctuaire
où il est seul avec Dieu et où sa voix se fait entendre » (GS 16) et 1782 : 1782 L’homme a le droit d’agir en
conscience et en liberté afin de prendre personnellement lesdécisions morales. " L’homme ne doit pas être
contraint d’agir contre sa conscience. Mais il ne doit pas être empêché non plus d’agir selon sa conscience,
surtout en matière religieuse " (DH 3).

10



En tout, aimer et servir : le service au travers des Exercices
Spirituels de St Ignace de Loyola

Henri de Parseval

A VANT D ’ AVOIR LA CHANCE d’intégrer l’ENS et par là de découvrir l’aumônerie tala,
une poignée d’entre-nous a été formée dans une prépa versaillaise, surnommée la
« BJ » (« Boîte Jésuite »), dont la devise, « servir », tranchait avec le carcan compétitif

de la préparation stricte des concours. Ce simple mot restait en toile de fond, travaillant notre
quotidien comme projetant nos esprits vers l’avenir. Pour rassurer les talas non adeptes du
vocabulaire ginettois, la description du Lycée Sainte Geneviève s’arrête ici. Cet article se
veut un hommage à sa devise tout imprégnée qu’elle soit de spiritualité Ignacienne.

En effet, le service est au fondement de la compagnie de Jésus1 et continue d’en être le
moteur2, grâce à la source intarissable desExercices Spirituelsde Saint Ignace de Loyola.

Le lecteur sera indulgent avec l’auteur de cet article qui n’a pas encore eu la chance de
pratiquer cesExercices, et n’oserait donc prétendre les avoir pleinement compris.C’est avec
l’aide précieuse du Père Nicolas Steeves, s.j., qu’il a pu rassembler quelques extraits et vous
offrir la présente méditation.

« L’homme est créé pour louer, révérer et servir Dieu notre Seigneur et
par là sauver son âme. »

Ce constat introduisant lesExercices Spirituels3 peut choquer par le déterminisme qu’il
semble imposer dans notre vie spirituelle, qui rejoindraiten cela nos vies biologique et so-
ciale déterminées par nos gènes et notre environnement. Cetapparente atténuation de notre
liberté n’a plus lieu d’être si l’on considère que « être créépour », c’est « être appelé à ». C’est
garants de notre liberté que nous devons répondre à notre vocation au service, par laquelle
Dieu nous attire à Lui.

Cette démarche ne va pas de soi, et demande un long discernement, au cours duquel le
retraitant est appelé à l’humilité, à ouvrir ses yeux et son cœur à l’amour que Dieu a pour lui.

1Ainsi l’expriment lesFormules de la compagnie de Jésus, approuvées et confirmées par les souverains
pontifs Paul III et Jules III, le jésuite est appelé à « combattre pour Dieu sous l’étendard de la croix et servir le
Seigneur seul et l’Église son Épouse. »

2Extrait de la première Homélie du nouveau Père Général de la Compagnie :« Le prophète Isaïe nous dit que
nous avons tous été appelés à servir, et que nous sommes ici pour cela précisément : servir. C’est un message
clair, concernant notre mission en tant que jésuites, chrétiens, peuple de Dieu. Dieu fait de nous des serviteurs,
et ce faisant, Dieu y trouve son plaisir. »(Homélie de la messe de remerciement, dimanche 20 Janvier 2008.)

3Principe et fondement.La référence de cette citation comme des suivantes est : St Ignace de Loyola,
Exercices Spirituels, traduction de Edouard Gueydab, sj Desclée de Brouwer-Bellarmin, Christus numéro 61,
Paris, 1986.

11



Henri de Parseval

Les Trois degrés d’humiliation

Cette méditation débute la deuxième semaine d’exercices. Saint Ignace y présente trois
sortes d’humilité par une gradation détruisant progressivement les barrières d’orgueil dres-
sées entre l’âme et l’Amour du Seigneur.

La première rappelle au chrétien la profondeur de la fidélitéà la Loi. Elle « consiste à
m’abaisser et m’humilier autant que cela est possible pour que j’obéisse en tout à la loi de
Dieu Notre Seigneur. De sorte que si on faisait de moi le maître de toutes les choses créées
en ce monde ou s’il y allait de ma propre vie temporelle, je n’envisagerais pas de transgresser
un commandement, soit divin, soit humain, qui m’oblige souspeine de péché mortel. »

La deuxième fait que « je me trouve à un point que je ne veux ni m’attache à avoir la
richesse plutôt que la pauvreté, à vouloir l’honneur plutôtque le déshonneur [..] étant égal
le service de Dieu notre Seigneur et le salut de mon âme ». Ici le service apparaît, comme
la pierre de touche pour une juste humiliation. En outre, ce qui fait les critères, voire la fin
d’une vie humaine « réussie » : la richesse, l’honneur, la durée de la vie, se trouvent relégués
en seconde position face à la vocation véritable de l’homme.C’est en voulant servir que l’on
trouve l’humilité, qui n’a d’autre but que celui-ci.

La troisième est « l’humilité la plus parfaite », et parle d’elle-même : « C’est quand [...],
la louange et la gloire de sa divine majesté étant égales, pour imiter le Christ et lui ressembler
plus effectivement, je veux et je choisis davantage la pauvreté avec le Christ pauvre que la
richesse, les opprobres avec le Christ couvert d’opprobre que les honneurs ; et que je désire
davantage être tenu pour insensé et fou pour le Christ qui, lepremier a été tenu pour tel, que
sage et prudent dans le monde. »

Si cette troisième humilité est pleinement vécue, elle ne peut que nous amener « à l’imiter
et le servir davantage, si le service et la louange de sa divine Majesté devait être plus grand ».

L’humilité est une condition nécessaire au service, lequeldoit être gratuit, à l’image de
l’amour du Christ, image qui ne se limite pas au geste même, mais à ce que l’on peut en
attendre. « Le serviteur n’est pas plus grand que son maître.»4

Ad Amorem

Notre humble pèlerin continue son cheminement spirituel jusqu’à la quatrième semaine
où l’attend la « Contemplation pour parvenir à l’Amour ».

Deux observations lui sont alors données : que « l’amour doitse mettre dans les actes
plus que dans les paroles »5 et que l’amour consiste en une communication réciproque, non
pas un simple « donnant donnant », mais un don entier de ce que l’on a à celui qu’on aime
et qui nous aime. Poussé par la prière, le pèlerin est ensuiteinvité « à se voir en présence
de Dieu notre Seigneur, des anges et des saints qui intercèdent pour [lui] », pour que s’élève
du cœur la demande d’une « connaissance intérieure de tout lebien reçu, pour que moi, le
reconnaissant pleinement, je puisse en tout aimer et servirsa divine majesté. »

Les quatre méditations qui suivent ce doux rythme semblableà la respiration, un va et
vient entre le cœur de l’homme et Dieu. Le cœur purifié contemple les dons de Dieu pour
lui, pour et par toute la création, un don tellement fort que Dieu s’offre lui même en sacrifice

4Jn, 13, 16.
5On peut associer à cette remarque la parole du Christ : « Il ne suffit pas de me dire "Seigneur, Seigneur !"

pour entrer dans le Royaume des cieux ; mais il faut faire la volonté de mon Père qui est aux cieux. » (Mt 7, 21)

12



Définitions En tout, aimer et servir

pour l’humanité. Et s’élève vers le Seigneur, non pas une simple louange « dans les paroles »,
mais une volonté de s’offrir à son tour tout entier :

« Prenez, Seigneur, et recevez toute ma liberté, ma mémoire,mon intelligence et toute ma
volonté, tout ce que j’ai et tout ce que je possède. C’est toi qui m’as tout donné, à toi Seigneur,
je le rends. Tout est à toi, disposes-en selon ton entière volonté. Donne-moi seulement de
t’aimer et donne-moi ta grâce, elle seule me suffit. »

Saint Ignace de Loyola, fondateur de la Compagnie de Jésus

« L’Amour dans les Actes »

Parler et méditer sur le service est parfois aussi hasardeuxque parler de la pauvreté pour
un homme riche. L’on peut avoir de belles réflexions sans bouger le petit doigt. Le service
ne va pas de soi, d’autant plus s’il doit être fait dans une gratuité authentique. Nous ne
pouvons y arriver seul. On ne peut servir sans aimer, et l’on ne peut aimer sans se savoir
aimé de Dieu, et ouvrir pleinement son cœur à ses dons. S’il n’est pas donné à tout le monde
d’avoir du temps pour vivre une retraite de St Ignace, les fruits en sont accessibles à qui
sait prendre le temps de se faire humble et de reconnaître avec joie les grâces reçues, pour
pouvoir activement6 les faire fructifier. Le service, dans toutes ses dimensions, est ce lien fort
qui unit nos vies spirituelle et terrestre, c’est lui qui permet, à la suite de la Petite Thérèse,
de « faire de manière extraordinaire des choses toutes ordinaires ! »

H.P.

Je remercie le Père Nicolas Steeves, s.j., pour son aide dansle choix de mes lectures, et
Ginette, pour ces deux belles années de prépa.

6Pascal dans sesPenséesoppose avec justesse Paresse et Orgueil comme les deux principaux écueils du
cheminement humain.

13



« Et elle le(s) servait... »

Sylvain Perrot

DERRIÈRE CETTE CITATIONde l’Écriture que j’ai choisie pour titre de cet article, se
cache une figure du Nouveau Testament qui au premier abord ne semble pas jouer
de rôle majeur. Cette femme n’a pas de nom, du moins les Évangélistes ne lui en

donnent-ils pas. Et pourtant ils sont trois à en parler : Matthieu, Marc et Luc. Cette femme
fait dans les trois synoptiques une apparition brève, deux ou trois versets. Elle appartient
aux nombreux témoins et même bénéficiaires des miracles de guérison du Christ. Sitôt la
thaumaturgie accomplie, il nous est dit qu’elle assure le service. C’est à ce serviteur du
Christ que je vais consacrer ces quelques lignes, cette femme qui est une des premières à
rencontrer le Christ : la belle-mère de Simon-Pierre.

« Étant venu dans la maison de Pierre, Jésus vit sa belle-mèrealitée, avec la fièvre. Il lui
toucha la main, la fièvre la quitta, elle se leva et elle le servait. » (Mt 8, 14-15)

« Et aussitôt, sortant de la synagogue, il vint dans la maisonde Simon et d’André, avec
Jacques et Jean. Or la belle-mère de Simon était au lit avec lafièvre, et aussitôt ils lui parlent
à son sujet. S’approchant, il la fit se lever en la prenant par la main. Et la fièvre la quitta, et
elle les servait. » (Mc 1, 29-31)

« Partant de la synagogue, il entra dans la maison de Simon. Labelle-mère de Simon
était en proie à une forte fièvre, et ils le prièrent à son sujet. Se penchant sur elle, il menaça
la fièvre, et elle la quitta ; à l’instant même, se levant elle les servait. » (Lc 4, 38-39)

Contextes

Si le récit est globalement le même chez les trois synoptiques, il existe néanmoins quelques
différences qu’il me paraît intéressant de relever, afin de réfléchir au sens du service que cette
femme accomplit à la fin de l’anecdote. La trame est la même et on peut la rapporter à un
schéma simple, qu’on retrouve à plusieurs reprises dans lesÉvangiles : le Christ est de pas-
sage dans une ville, on vient le voir pour lui parler d’un malade, il rentre dans la maison,
guérit et repart.

Un lieu, une époque

L’action se passe dans les trois Évangiles au même endroit : nous sommes à Caphar-
naüm. L’église actuelle de Capharnaüm, sorte de soucoupe volante qui surplombe l’ancienne
basilique paléo-chrétienne elle-même construite à l’emplacement supposé de la maison de
Pierre, se trouve à quelques mètres des ruines de la synagogue. Et c’est précisément ce lien
spatial qui est souligné dans le récit de Marc et celui de Luc :dans les deux cas, Jésus sort de
la synagogue et va chez Simon Bar-Yonas, le futur Pierre. Ce dernier nom est celui qu’utilise
Matthieu, tandis que les deux autres ne parlent que de Simon.La remarque est d’importance.

14



Christ maître et serviteur « Et elle le(s) servait... »

La place de cet épisode dans les Évangiles pose en effet certaines difficultés, à commen-
cer par son rapport à la bien connue scène d’appel des apôtres. L’Évangile de Saint Matthieu
est le seul à appeler le prince des apôtres Pierre dans ce passage : c’est d’ailleurs le seul qui
fasse mention de la scène de la primauté de Pierre, où il se voit recevoir ce nom et compa-
rer à un roc. Le rédacteur ne fait donc qu’anticiper ici sur cequi viendra dans la suite du
récit. Quant à la scène de l’appel des quatre (Simon et André,Jacques et Jean), elle a déjà
été racontée quand vient la guérison de la belle-mère de Pierre, qui suit le Sermon sur la
Montagne.

Une belle-mère

S’agissant des autres apôtres, les trois récits divergent.Celui de Marc est le plus logique
et attendu : Jésus arrive en Galilée, appelle ses quatre premiers disciples et se rend à Ca-
pharnaüm où il soignera la belle-mère de celui qui a accepté de le suivre. Le récit de Marc,
contrairement aux deux autres, donne des témoins à la guérison de cette femme : André,
Jacques et Jean sont explicitement présents. Il est bon de rappeler ici que les quatre premiers
disciples appelés par le Christ forment en fait deux paires de frères : Simon et André d’un
côté, les fils de Zébédée de l’autre. Ils ont donc en commun d’avoir une attache familiale
explicite dans le Nouveau Testament, ce qui est assez singulier. Si le père de Jacques et Jean
nous est connu de nom — et même on sait de lui qu’il pêchait avecses fils quand le Christ
est arrivé —, il nous est aussi donné de rencontrer leur mère dans un passage de Matthieu qui
peut nous faire sourire : la mère des deux apôtres demande en effet à Jésus de garder, dans la
vie de l’au-delà, une place à sa droite et une à sa gauche pour ses fils. Au moins a-t-elle eu le
courage de le lui demander1... En outre, la mère des fils de Zébédée est mentionnée comme
faisant partie des femmes au tombeau.

Guérison de la belle-mère de Simon ;mosaïque, église Saint-Sauveur-In-Chora, à Istanbul

À défaut de trouver la mère de Pierre, nous avons ici sa belle-mère, et ce passage est cité
dans l’invective contre les détracteurs du mariage qui est au cœur de la quatrième homélie

1La même demande est formulée dans l’Évangile de Marc, cette fois par les deux principaux intéressés...

15



Sylvain Perrot

de Saint Jean Chrysostome sur Ozias2 :
« Et Pierre, le fondement de l’Eglise, l’amant passionné du Christ, cet ignorant qui

confondait les orateurs, cet homme sans éducation qui fermait la bouche aux philosophes,
qui mettait la sagesse grecque en pièces comme une toile d’araignée, cet infatigable voya-
geur, ce pêcheur qui jeta ses filets dans tous les endroits de la mer et du monde, n’était-il
pas marié, lui aussi ? Il l’était : c’est l’Évangéliste qui nous l’apprend, en disant : « Jésus
entra près de la belle-mère de Pierre qui avait la fièvre. » (Mc1,30) S’il avait une belle-mère,
il avait donc une femme, il était marié. Et Philippe ? n’avait-il pas quatre filles ? S’il avait
quatre filles, il avait une femme, il était marié. Arrivons auChrist : il était fils d’une vierge,
mais il assista à un mariage, il fit son cadeau de noces. « Ils n’ont pas de vin, » lui dit sa mère,
et il changea l’eau en vin : il avait honoré le mariage de sa présence virginale. Son offrande
montra combien il le respectait. N’ayez donc point d’horreur pour le mariage, mais haïssez
la fornication. À mes risques et périls je me porte garant de votre salut, quand bien même
vous seriez mariés. »

On comprend pourquoi le récit est nécessairement antérieurou immédiatement posté-
rieur à l’appel des disciples : Pierre devra abandonner sa famille comme les fils de Zébédée
abandonnent leur père sur le rivage. Mais l’abandon n’est pas total : ce sont des frères qui
suivent Jésus et, on l’a dit, on retrouve la mère des fils de Zébédée au tombeau.

Mais pourquoi la belle-mère ? Dans l’entourage de Jésus, la mort ou la maladie touchent
plutôt des êtres liés par le sang, non par alliance : Lazare est un frère, etc... Si l’on parcourt
la Bible, on trouve deux autres épisodes où sont mentionnéesdes belles-mères. Dans les
Évangiles tout d’abord, lorsque le Christ parle de la réception de la Bonne Nouvelle, il dit
qu’il suscitera le conflit dans les foyers, que se déchireront en particulier la belle-mère et
la bru ; il cite ici une parole délivrée par le prophète vétéro-testamentaire Michée3. L’autre
épisode identifie en propre une belle-mère : c’est le livre deRuth dans l’Ancien Testament.
Ruth la Moabite, épouse d’un Juif, a accompagné son mari loind’Israël ; il meurt et Ruth
décide d’accompagner Noemi, sa belle-mère, qui revient chez elle, sur la terre de Canaan. Un
lien fort s’est développé entre les deux femmes, et la bru doit le plus grand respect à la mère
de son époux4. Même si c’est un personnage assez marginal, la belle-mère semble néanmoins
occuper une certain place dans la société juive. Dans les Évangiles, l’intrusion de ce court
récit semble participer d’un certain pittoresque, qui plaide sans doute pour l’authenticité de
l’anecdote.

Homme et femme de service

Un service hospitalier

Dans ce petit récit, le premier à accomplir un service, c’estbien Jésus Christ. Le voilà,
comme bien souvent dans les Évangiles, à prendre la place d’un médecin, avec la réussite en
plus... Les trois Évangiles s’accordent sur le mal qui touche la pauvre femme : elle est atteinte
d’une forte fièvre, le mot grec insistant sur l’idée d’une inflammation. En grec moderne, c’est

2Homélies sur Ozias, § 403.
3Lc 12, 53 ; Mi 7, 6
4Rt 1-3

16



Christ maître et serviteur « Et elle le(s) servait... »

le même mot qui désigne la fièvre. Ce symptôme renvoie ici à unemaladie somme toute
bénigne, certes inconfortable, mais non incurable. Seul Marc la qualifie de grande, Matthieu
et Luc s’abstenant de tout qualificatif. Et c’est aussi commecela que les Pères de l’Église la
comprennent5, ainsi Saint Jean Chrysostome, qui y voit malgré tout un grand miracle. Cette
maladie n’est pas aussi impressionnante que la lèpre, mais les trois rédacteurs en revanche
ont mis l’accent sur la rapidité du rétablissement. Le miracle n’est donc pas tant dans la
guérison que dans la méthode thérapeutique, particulièrement efficace.

Et la manifestation de ce complet rétablissement, c’est le service accompli par cette
femme. Si Matthieu et Marc font plutôt dans la concision, en coordonnant simplement l’ex-
pression au reste de la phrase, Luc rajoute un adverbe là où ilsent que se joue le miracle : le
service se fait « sur-le-champ ». Saint Jean Chrysostome, à la suite de Saint Jérôme, relève
que la convalescence à la suite d’une forte fièvre n’est pas aussi courte : en temps normal, il
y a un « surcroît de lassitude », « les douleurs de la maladie sefont encore sentir au début de
la convalescence ». Le Christ accomplit donc un service rapide.

La méthode toutefois varie selon les épisodes. Ce qui comptepour Marc et Matthieu,
c’est que le Christ lui prend la main. Or cette main, c’est la main qui fera le service plus tard.
La guérison se donne de la main à la main : le Christ n’étend pasle bras sur elle, il y a la
nécessité d’un contact physique. La main est l’instrument du thaumaturge et il guérit ce qui
permettra précisément de rendre le service donné. Marc ajoute que le Christ la fait se lever,
comme il le demande au paralytique mais aussi à ceux dont il ressuscite le corps. C’est plus
qu’une guérison, c’est une nouvelle vie qui est offerte.

Luc diffère un peu, dans la mesure où il ne parle pas d’un contact physique mais d’une
guérison par le seul usage du langage. Le Christ parle à la fièvre et la menace, comme s’il
avait devant lui un de ces nombreux mauvais esprits qui hantent les Évangiles. Ce détail a très
tôt légitimé une interprétation qui va au-delà de la simple guérison d’une maladie physique :
le mal vient de plus loin, et les Pères de l’Église l’ont souligné, comme nous le verrons plus
loin.

Un service de table

« Que diable allait-il faire dans cette galère ? » On connaît la réplique fameuse de Géronte
dansLes Fourberies de Scapin. Très tôt, les commentateurs se sont posé la même question
pour la venue du Christ dans la maison de Pierre. Rien dans le récit ne motive le déplacement
du Christ. On peut naturellement supposer que Simon a parlé de la maladie de sa belle-mère à
Jésus ; l’hypothèse est posée par saint Jean Chrysostome quien tire le meilleur parti : Simon
ne demande pas simplement au Christ de venir guérir sa belle-mère, mais « alors même qu’il
a une malade chez lui, il attend la fin du sermon et des guérisons du Christ », ce qui devient
le témoignagne de lareverentiadu premier disciple pour le maître.

5Je dois la plupart des références aux Pères de l’Église à saint Thomas d’Aquin, qui a fait une compilation
des principaux éléments de commentaire sur les quatre Évangiles. Elle porte le nom deCatena aureaet se
trouve dans toutes les bonnes bibliothèques...

17



Sylvain Perrot

En cela, on rejoint l’interprétation que sous-tend la littérarité des Évangiles : le Christ
n’obéit à personne, ne répond à aucune demande, mais vient deson propre chef,sua sponte.
C’est du reste une habitude dans les Évangiles : Jésus se rendsouvent à l’improviste et
demande, sinon l’hospitalité, du moins un repas. « Frappez,et l’on vous ouvrira ». Telle est
la raison qui motive « officiellement » la venue du Christ. Saint Jean Chrysostome est très
clair sur ce point : il est venuassumpturus cibum, « dans le but de prendre son repas ».

C’est évidemment pour les disciples une grande marque d’honneur que la visite du
maître. L’Évangile présente comme une coïncidence le fait que justement la belle-mère de
Simon soit malade ; il n’est aucunement fait mention de l’épouse de Simon : est-elle présente
sans être citée ? Est-il veuf ? Ce qui compte aux yeux du rédacteur, ce n’est pas tant le repas
que la guérison.

Et pourtant, c’est ici qu’il faut réfléchir au sens du serviceque la belle-mère de Simon
accomplit sitôt guérie. Le grec emploie le verbediakonéw diakonéo, tiré du nomdiĹkonoc
diakonos, qui a donné notre françaisdiacre. Le mot est attesté dans la langue classique où
il n’a pas de signification religieuse : il désigne majoritairement un simple serviteur, plus
rarement un messager. L’étymologie du mot est peu claire : certains supposent que c’est à
rattacher à la famille du verbediÿkw diôkô, qui signifie « poursuivre », aussi bien dans un
sens militaire que juridique. Pierre Chantraine, dans sonDictionnaire étymologique de la
langue grecque, pense plutôt à une vieille racine *ken/*kon indiquant l’idée de hâte, *dia-
étant un préverbe signifiant « dans toutes les directions ». Cela correspond bien à l’idée que
l’on peut se faire du service en lisant l’épisode de Marthe etMarie, où la première s’agite
dans tous les sens.

Service de table

Le mot n’a pas de signification spécifique ; aux âges chrétiens, il se spécialisera pour qua-
lifier un type de personnel ecclésiastique. On a quelques traces dans l’épigraphie d’époque
hellénistique (IIIe-Ier siècles) dediakonoi, visiblement des serviteurs du temple. Mais quand
les Évangélistes écrivent, le mot n’a pas de sens particulier ; le latin de la Vulgate traduit par
minister, ce qui là encore désigne un simple serviteur, sans la moindre signification politique
qu’on lui connaît depuis l’époque moderne.

18



Christ maître et serviteur « Et elle le(s) servait... »

Le service semble donc désigner l’activité habituelle des femmes dans le monde juif :
préparer le repas et ranger la maison6. La belle-mère de Simon accomplit donc ce pour quoi
le Christ semble être venu : elle lui donne à manger. Deux Évangiles donnent à ce verbe un
complément au pluriel, ce qui s’accorde assez bien avec une interprétation « prosaïque » du
service. Mais quand le Christ demande à manger ou à boire, ce n’est jamais aussi simple, et
Matthieu donne au contraire un complément au singulier : « elle le servait ».

Maître et serviteur

Synagogue et Église

Le passage a été assez tôt interprété dans un sens historiqueet mystique. Le théologien
bénédictin Raban Maur (Rabanus Maurus) insiste sur le lien entre ce passage et le fait que
Jésus sort de la synagogue. Un sens se dégage de la successiondes guérisons chez Matthieu :
la guérison de la belle-mère de Simon suit celle du lépreux etde l’enfant (ou l’esclave ?) du
centurion. Après avoir guéri un paria et un gentil, Jésus guérit une authentique Juive. C’est
ce qui fait dire à Raban Maur que cette série est à interprétercomme le salut apporté par le
Christ, qui culmine avec la synagogue, dont lacuratio, la guérison, est ce qu’il y a de plus
dur. À la fin des temps, ajoute-t-il, la synagogue, donc le peuple juif, doit être complètement
convertie.

La maison de Simon devient ainsi le lieu de transition entre la synagogue et l’église,
entre le judaïsme et le christianisme. Or l’anecdote se passe chez Simon, qui se verra confier
les rênes de l’Église... Raban Maur n’est pas le premier à le dire : on trouvait cette idée
déjà chez Bède le Vénérable, qui voyait dans la belle-mère deSimon la synagogue comme
mère de l’Église. Son propos n’est d’ailleurs guère nuancé :« la synagogue est malade de
la fièvre, de cette fièvre de jalousie dont elle brûlait en persécutant l’Église ». C’est là bien
sûr une position très polémique, difficile aujourd’hui à partager, mais somme toute assez
courante à une époque où les Juifs sont encore perçus comme des déicides.

Moins violente est l’interprétation de saint Rémi, qui voitdans l’épisode l’illustration de
la parole christique : « Je ne suis pas venu abolir la Loi, maisl’accomplir ». La Loi juive,
selon l’évêque de Reims, est affaiblie par la chair, elle estdevenue un instrument de mort
et de châtiment et a perdu son sens originel qui est la vénération du Dieu unique. Le Christ
vient accomplir une révolution dans la synagogue : au lieu depunir, le Christ vient comme
ministre de la vie et de la grâce.

Le vrai service

Dès lors, le geste de la belle-mère est perçu comme celui de l’Église reconnaissante à son
Sauveur. Gardons-nous toutefois d’y voir un simple remerciement, que nous serions tentés
de voir dans la simple succession des actions : la tentation d’y voir une relation de cause à
effet est forte (elle le sert parce qu’il l’a guérie), mais c’est peut-être lire le texte dans un sens
trop restrictif. Hilaire de Poitiers voit dans la fièvre de cette femme la manifestation d’une
affectio, où la chair l’emporte sur l’esprit, en un mot du péché. Le Seigneur l’en délivre,

6Rendons grâce à Dieu : maintenant, les hommes ont aussi le droit de le faire...

19



Sylvain Perrot

ce qui lui permet de pouvoir faire ce qu’elle devait faire : servir Dieu. Ce n’est donc pas
seulement un geste de remerciement, même si on ne saurait négliger cette dimension : saint
Jérôme parle d’une forme de dette, qui cause notre « empressement à servir ». Le service
est sans nul doute une action de grâces, mais ne vise pas un acte ponctuel : c’est notre vie
entière dont il s’agit. Jésus est venu racheter les hommes etle servir, c’est d’abord accepter
sa présence dans notre vie.

Nous servons le Christ autant qu’il nous sert, comme il le dità Pierre qui s’étonne de le
voir laver ses pieds. La scène du lavement des pieds est une mise en abyme de la Passion :
Jésus se met au service des hommes, et, ce qui n’est pas anodin, il demande aux hommes de
se servir les uns les autres, non de le servir personnellement. Ce n’est pas sans rappeler le
commandement christique qui suit l’amour de Dieu : l’amour des hommes les uns pour les
autres. Si j’ose dire, nous pouvons lire la guérison de la belle-mère de Simon, dans les trois
synoptiques, à la lumière du quatrième Évangile : le servicequi se donne à voir, c’est avant
tout l’amour, celui de Dieu pour les hommes mais aussi celui des hommes pour Dieu.

Guérison de la belle-mère de Simon ;dessin de l’école flamande du XVIIème

Il ne peut y avoir amitié que si l’on accepte de se rendre service les uns aux autres ;
l’amour, dans les liens sacrés du mariage, est l’engagementde servir l’autre. Sans céder à
un romantisme banal, il est bon de repenser la formule bien connue du « chevalier servant ».
On pense évidemment à l’imaginaire médiéval d’un Lancelot au service de dame Guenièvre,
d’un Tristan au service de son Yseult, mais le dévouement dans l’amour comme dans l’amitié
n’appartient pas qu’à la littérature courtoise. C’est un acte purement gratuit : « parce que
c’était lui, parce que c’était moi », selon le mot bien connu de Montaigne définissant ainsi
son amitié avec La Boétie.

20



Christ maître et serviteur « Et elle le(s) servait... »

Conclusion

« Aimer à perdre la raison », écrivait le Poète7. C’est aujourd’hui un lieu commun de
la littérature et du cinéma que l’amour-passion, dont on découvre assez vite qu’il ne cache
que la misère d’un désir purement physique. Le même Aragon déjà nous mettait en garde
dans son romanAurélien, où il remet en cause tous les clichés qui ont fait de l’amour un
subterfuge littéraire, pour essayer de retrouver ce qui estau cœur de l’amour. Oui, il s’agit
bien de perdre la raison, mais pas pour se retrouver dans un monde où toute loi est abolie,
où la folie ne mène qu’à la destruction. C’est accepter de s’abandonner, de se mortifier dirait
saint Paul, mais pas pour dériver aux quatre vents : c’est se remettre aux mains du Seigneur,
qui seul peut nous apporter la paix et le bonheur. Perdre la raison humaine, oui, mais pour
mieux embrasser la raison divine, la Loi, qui seule donne à l’amour entre les hommes d’être
à l’image de l’amour de notre Père pour Ses enfants. Ce n’est pas là un remède magique et la
souffrance peut être là, si je suis déçu dans mon amour pour une personne qui ne partage pas
les mêmes sentiments ou du moins le semble ; mais là où Phèdre reconnaît « Vénus et ses
feux redoutables », je découvre en moi une force, une capacité à aimer qui me délivre de moi-
même. C’est cet élan qui doit me mener vers Dieu, à me faire Sonhumble serviteur comme
Lui-même s’est abaissé à l’être pour moi et pour tous les hommes. C’est là à mon sens
le cœur vivifiant de l’amour, comme de l’amitié : accepter se mettre au service de l’autre,
de se séparer d’une partie de soi-même dans le geste du don gratuit. Personnellement, en
cette fin de scolarité à l’École qui est la mienne, je n’espèrequ’une chose : avoir servi notre
aumônerie autant que je l’aurai aimée.

S.P.

7L. Aragon, « La croix pour l’ombre » inLe Fou d’Elsa.

21



Prendre la peine : une méditation sur le service et la
souffrance

Pierre Chambert-Protat

DANS LE TEMPS DE LAPASSION, nous sommes invités à lever notre regard vers Jé-
sus, « le Serviteur Souffrant ». Qu’il soit souffrant, nous le voyons bien. Qu’il soit
serviteur, nous pouvons le voir en nous remémorant la scène du lavement des pieds

dans l’Évangile de Jean (chapitre 13). Nous pouvons même nous souvenir que ce titre de
« serviteur souffrant » est un souvenir de la prophétie d’Isaïe (chapitre 53 en particulier).
Mais si nous tâchons de regarder derrière notre habitude de ces mots, nous nous apercevons
que nous sommes en réalité devant un mystère difficile : Jésus, serviteur ? Mais de qui ? Mais
en quoi ? Souffrant, pourquoi ? Et pourquoi rapprocher ces deux termes ? Est-ce que Jésus
est serviteur parce qu’il souffre ? Est-ce que ça veut dire que la souffrance sert à quelque
chose ? Mais à quoi ? Et à qui ?

Par-delà les réponses élémentaires que nous savons apporter à chacune de ces ques-
tions (Jésus sert Dieu ; Jésus sert l’homme ; il sert Dieu en accomplissant sa volonté ; il sert
l’homme en le sauvant de la mort) ou, d’ailleurs, que nous ne pouvons pas leur apporter (le
mal est mal, la souffrance est vaine, le péché est un irréductible mystère), il convient de re-
mettre tout ceci dans une sorte de « théorie du tout » que la Bible nous enseigne, de l’Ancien
au Nouveau Testament, concernant le mal : le mal sous toutes ses formes et dans son unité,
et sur les moyens de s’en prémunir ou de s’en guérir.

La souffrance est la réaction du vivant face à une mise en danger, réaction physiologique
de désagrément censée engendrer une crainte et provoquer lafuite salvatrice loin de la source
de danger. Il y a plusieurs sortes de souffrance, mais un organisme sensible est censé préférer
se l’épargner. Il s’agit d’instinct de conservation.

La souffrance est tout à fait indistincte du problème du mal :en fait, elle est le pro-
blème du mal. (C’est dire qu’elle est le sujet propre de la religion.) Elle s’éprouve dans
différentes occasions : avoir du mal - faire mal - avoir mal. La polysémie du mot dévoile
cette expérience : souffrir pour ceci pour cela, c’est toujours souffrir ; irréductiblement, il
y a la souffrance : causes et raisons s’estompent, perdent deleur valeur en regard de cette
expérience radicale. C’est pourquoi le mal demeure irréductiblement, pour celui qui souffre,
un scandale : rien ne rachète la souffrance, rien ne l’ôte et rien ne l’amoindrit. Cette indis-
tinction signifie aussi qu’un mal est toujours un mal, subi ouexercé, du plus petit au plus
grand, du plus concret au plus métaphysique, du plus juste auplus injuste.

Ainsi, dans un mal, la souffrance pourra être très relative.Et pour tenter de laisser présent
à l’esprit que le mal est polymorphe, je préférerai utiliserle mot de peine, dont la polysémie
n’a pas subi la distinction nette, dans les esprits, qui a frappé le mot mal. En effet, bien que
nous sachions très bien utiliser le mot mal en sens concret («j’ai mal »), lorsque nous nous
proposons de réfléchir sur « Le Mal », submergés par les enjeuxontothéologiques nous avons
tôt fait de perdre de vue ces sens discrets du mot. La peine peut être entendue en trois sens
qui nous intéressent indissolublement : la peine, c’est l’effort (« peiner ») ; la peine, c’est le

22



Christ maître et serviteur Prendre la peine

châtiment (« purger sa peine ») ; la peine, c’est la douleur («être peiné »). Nous réserverons
le terme fort de souffrance à l’intenable ligne de crête de cette triple expérience de la peine.

Ce qui ajoute beaucoup à la peine, c’est l’injustice que nousy sentons. Non qu’une peine
justement subie supprime la douleur. Mais une peine injustement subie, ou vécue comme
telle, est rendue à son aspect intolérable. Ainsi, dans le domaine de l’effort, la peine doit-elle
être proportionnée au profit espéré : travailler plus, pourquoi ? pour gagner plus. Sinon, la
sueur est versée en vain : il y a une forme d’injustice. De même, si la peine est un châtiment,
il faut que le châtiment soit mérité, et il faut que la peine soit proportionnée au dommage
occasionné à la victime : « œil pour œil, dent pour dent ». Le mot latin poenasignifie « ran-
çon », et l’expressionpoenam dare« être puni », littéralement « s’acquitter d’une rançon. »
Si la peine est disproportionnée, le coupable est en droit defaire appel : la justice, exigée par
la victime, est exigible par le coupable. C’est l’expérience dont nous parle le livre de Job :
ses « amis », le voyant accablé, l’incitent à se croire coupable, puisqu’il n’y a de châtiment
divin que juste. Mais lui marche à l’inverse : se sachant innocent, il cite Dieu à comparaître
(Jb 9, 32 - 10, 7) :

Car lui n’est pas, comme moi, un homme : impossible de
lui répondre,
de comparaître ensemble en justice.
Pas d’arbitre entre nous
pour poser la main sur nous deux,
pour écarter de moi ses rigueurs,
chasser l’épouvante de sa terreur !
Je parlerai pourtant, sans le craindre,
car je ne suis pas tel à mes yeux !
Puisque la vie m’est en dégoût,
je veux donner libre cours à ma plainte,
épancher l’amertume de mon âme.
Je dirai à Dieu : Ne me condamne pas,
indique-moi pourquoi tu me prends à partie.
Est-ce bien, pour toi, de me faire violence,
d’avilir l’œuvre de tes mains
et de favoriser les desseins des méchants ?
Aurais-tu des yeux de chair
et ta manière de voir serait-elle celle des hommes ?
Ton existence est-elle celle des mortels,
tes années passent-elles comme les jours de l’homme ?
Toi, qui recherches ma faute
et fais une enquête sur mon péché,
tu sais bien que je suis innocent
et que nul ne peut me soustraire à tes mains !

Dieu viendra, mais finalement sans apporter de réponse, sinon le blâme des « amis »
et la bénédiction de Job. Le livre nous enseigne donc cette chose intolérable : il y a de la
souffrance injuste. Jésus à son tour luttera contre notre tendance à voir, dans celui qui est
frappé par le malheur, quelqu’un qui est secrètement plus coupable que les autres et « n’a

23



Pierre Chambert-Protat

que ce qu’il mérite » (voyez par exemple Lc 13, 1-5).
Au fond, tout nous ramène à ce mystère : nous ne sommes pas faits pour la peine, et

pourtant nous la subissons : « c’est trop injuste ». C’est à cause de cette continuité du mystère
du mal que la première conséquence du péché d’Adam est que le travail devient pénible :
le profit ne sera plus désormais proportionné systématiquement à la peine (ou peut- être
faut-il entendre que l’homme sera déçu par le résultat, au souvenir des peines investies,
que cette déception soit ou non fondée). C’est pour cela que le mystère de la peine et du
mal commence par cette expérience élémentaire et souvent encore loin de la souffrance :
« avoir de la peine », « avoir du mal » à faire quelque chose. Voilà le premier problème de
l’humanité : la subsistance ne va pas d’elle-même, la vie ne marche pas toute seule, il y a
des choses à faire : il faut faire violence à la nature ; et la nature ne nous traitera pas non
plus avec miséricorde par une magique profusion, mais au mieux avec justice (c’est-à-dire
encore avec violence). Face à cela, chacun devrait, comme l’animal, remplir sans se poser
de question les exigences de sa propre vie. Mais c’est pénible ; aussi certains rejettent-ils
l’effort sur leur semblable, gardant leur part du profit (dans le meilleur des cas ; dans le pire,
ils gardent aussi la part du semblable en question). Si ce semblable y est contraint par force,
on parlera d’esclave. En revanche, est serviteur celui qui fait profession d’assumer pour un
maître les efforts nécessaires à sa vie en plus de la sienne propre. Et « profession » doit être
entendu depuis le sens très concret de « métier », « gagne-pain », jusqu’au sens très fort d’une
éthique de vie délibérée.

Job ;Hans Baldung-Grien, xylographie (1509)

Il nous faut ici repenser au texte sur le serviteur inutile : [Jésus parle] « Qui d’entre vous,
s’il a un serviteur qui laboure ou garde les bêtes, lui dira à son retour des champs : "Vite,
viens te mettre à table ?" Ne lui dira-t-il pas au contraire : "Prépare-moi de quoi dîner, ceins-
toi pour me servir, jusqu’à ce que j’aie mangé et bu ; après quoi, tu mangeras et boiras à ton
tour ?" Sait-il gré à ce serviteur d’avoir fait ce qui lui a étéprescrit ? Ainsi de vous ; lorsque
vous aurez fait tout ce qui vous a été prescrit, dites : "Nous sommes des serviteurs inutiles ;
nous avons fait ce que nous devions faire." » (Lc 17, 7-10)

Supposons que le maître ait été un homme simple et sans serviteur, est-ce qu’il ne se serait
pas lui-même servi à manger et à boire ? Or, le serviteur est précisément employé pour faire
la part du maître. En réalité, ce n’est donc que justice, si leserviteur qui tout le jour a peiné
continue de le faire : c’est l’ordre des choses dont ils sont convenus. Le service du serviteur

24



Christ maître et serviteur Prendre la peine

est encore de l’ordre de la justice : il n’ajoute rien au monde, et ne fait que redistribuer le
travail humain, sa peine et son profit, entre dirigeants et exécutants. Le serviteur ne fait que
ce qui devait bien être fait par quelqu’un - peu importe qui.

Le serviteur « souffrant » sera en revanche celui qui prend plus que sa part et se dépense
sans compter, « se donne du mal », « se donne de la peine. » Il estserviteur souffrant parce
qu’il est prêt à se donner lui-même à lui-même une part de peine supérieure à ce qui lui
revient par nature comme homme et à ce qui lui revient par contrat comme serviteur. Il
s’avance hors du champ de la justice, c’est-à-dire de la violence, et entre déjà très simplement
dans l’ordre du don, de la gratuité, de la charité, de la largesse, de la miséricorde.

Le deuxième problème de l’homme est son « insociable sociabilité » : il lui faut vivre en
groupe, mais les individus se font du tort les uns aux autres.Pour sauver le groupe, il faut
rétablir l’équilibre : il faut que la souffrance subie par unindividu se retourne à proportion
sur le coupable, sous la forme d’un châtiment provoquant unesouffrance égale ou du moins
comparable. Mais l’homme, qui ne craint pas de faire de la peine, craint d’en avoir ; et c’est
pourquoi il se dérobe, préférant ne pas assumer l’acte qui lui vaudrait une peine en retour -
quitte, pour s’épargner la souffrance, à rejeter avec elle la faute sur autrui. C’est le deuxième
péché d’Adam et Ève, qui se rejettent la culpabilité : « J’ai eu peur, et je me suis caché » (Gn
3, 10).

Il devient peut-être difficile d’imaginer ici quelqu’un quiserait le serviteur de quelqu’un
d’autre, supportant à sa place la peine promise au coupable.Le seul service que quelqu’un
puisse rendre à quelqu’un d’autre en la matière, c’est pour le coupable de faire réparation
volontairement en se mettant un moment au service de la victime, pour tâcher de lui faire
plaisir en compensation de la peine qu’il lui a faite ; ou bien, pour la victime, de ne pas se
venger, de ne pas exiger le rétablissement artificiel de l’équilibre de la souffrance et de la
satisfaction.

En tout cas, l’on touche ici déjà à une problématique intime et privée. Nous voyons bien
qu’il s’agit d’une affaire de personne à personne. Sinon l’attitude du coupable qui ferait
amende honorable devant sa victime, du moins celle de la victime qui ne réclamerait pas
le prix de ses souffrances, est déjà surrérogatoire : on peutla prêcher, on ne peut l’exiger ;
et la justice, qui rétablira par un arrêt public et normatif la balance des souffrances et des
satisfactions de chacun, est plus aisée car elle n’exige aucune conversion personnelle. Par
ailleurs, il peut ne s’agir encore que d’un choix éthique, que d’un haut degré de sagesse :
d’une justice à plus haut niveau, qui considérerait que la violence physique répondant à
la violence physique n’est pas une heureuse réponse, mais que le châtiment spirituel du
coupable qu’est le remord est une suffisante rétribution : « l’affront fait tort non à ceux qui le
souffrent, mais à ceux qui l’infligent » (St François d’Assise,Règle, 9, 7). C’est encore une
chose raisonnable.

Mais il serait un véritable serviteur souffrant celui qui sechargerait des peines (souf-
france des victimes et châtiment des coupables) alors qu’ilne serait pas même partie pre-
nante. « Pour un homme, c’est impossible ; mais rien n’est impossible à Dieu. » Jésus, le
Christ, homme parmi les hommes, a été en position de victime,et s’est exposé à être traité
en coupable - car, comme devant Job ses amis, devant toute victime nous risquons de penser
« après tout c’est bien fait », « il l’a bien cherché », « il fautbien qu’il ait fait quelque chose
de mal », « il n’y a pas de fumée sans feu ». Aucun homme n’est tout victime ni tout cou-
pable, et nous le savons bien par devers nous : c’est de connaître notre propre péché qui fait
que nous pouvons voir des pécheurs en nos semblables. Mais Jésus s’est chargé de la peine

25



Pierre Chambert-Protat

des victimes et de la peine des coupables, lui qui pouvait n’être pas des premières et n’était
pas des seconds.

Avec la peine comme douleur, nous restreignons encore le cercle des personnes concer-
nées : il n’y en a plus qu’une, la personne qui souffre. Il est possible de déléguer l’effort - il
est possible de se dérober au châtiment - mais impossible d’échapper à la douleur. Et la dou-
leur qui m’arrive, quand même elle me viendrait par la faute d’autrui, irréductiblement est
une affaire entre moi et moi. En même temps, elle est le lot commun de ceux qui souffrent.
« La souffrance humaine constitue en soi comme un monde spécifique qui existe en même
temps que l’homme, qui apparaît en lui et qui passe, et qui parfois au contraire ne passe pas
mais s’établit et s’approfondit en lui. Ce monde de la souffrance, étendu à de nombreux,
de très nombreux sujets, existe pour ainsi dire dans la dispersion. Tout homme, par sa souf-
france personnelle, constitue une petite partie de ce monde; mais aussi ce monde est en lui
comme une entité finie et unique. Toutefois, la dimension inter-humaine et sociale va de pair
avec cela. Le monde de la souffrance possède comme une solidarité qui lui est propre. Les
hommes qui souffrent se rendent semblables les uns aux autres à cause de l’analogie de leur
situation, de l’épreuve de leur destinée, ou à cause du besoin de compréhension et d’atten-
tion, et peut-être surtout à cause du problème persistant dusens de la souffrance. Bien que le
monde de la souffrance existe dans la dispersion, il est doncaussi par lui-même un singulier
appel à la communion et à la solidarité » (Jean-Paul II,Salvifici Doloris, 1984 : §8).

C’est donc là qu’il est vraiment « inutile », le serviteur. Ilpourra réduire les difficultés
matérielles, alléger les souffrances physiques et morales, éventuellement accélérer la gué-
rison - mais rien ne supprimera l’expérience de la faiblesse, et la peine elle-même ne peut
être entièrement prise et portée par un autre. Autrui ne peutqu’entourer, que veiller celui
qui souffre. Il s’associera beaucoup à la peine, il pourra beaucoup souffrir de voir souffrir,
mais le noyau dur de la souffrance reste incessible, et inaccessible à celui qui compatit. Le
compatissant qui aurait la prétention de connaître toute lasouffrance du souffrant se ferait
probablement rire au nez ou insulter.

Mais le Serviteur Souffrant est allé au devant de la douleur,au devant de la douleur
injuste ; et il s’est associé autant qu’il était possible à ce« monde ». Les souffrants qui sentent
entre eux cette communion « d’initiés » peuvent désormais voir que Dieu est des leurs.

Le Christ, serviteur souffrant : Crucifix à San Juan de Furelos, sur le chemin de Compostelle

Mais c’est assez de ce sujet délicat ; je ne me sens pas assez deprésomption pour en
parler plus avant. Qu’il me suffise, pour finir, d’évoquer la thématique biblique du juste qui

26



Christ maître et serviteur Prendre la peine

justifie.
Le livre de Job est très étudié pour son enquête approfondie sur la thèse de la justice

immanente et de la rétribution terrestre : au coupable le malheur, à l’innocent le bonheur.
Mais au fond, ce juste-là ne justifie encore que lui-même (ce qui est déjà bien, convenons-
en : le serviteur inutile, pour être inutile, demeure serviteur). Dieu ne lui donne que ce qu’il
mérite en lui donnant le ciel : il y avait un marché de conclu, l’individu a fait sa part - Dieu
fera la sienne, n’en doutons pas. Lorsque Jésus dit aux pharisiens : « Ce ne sont pas les bien
portants qui ont besoin du médecin, mais les malades » (Lc 5, 31), on oublie bien souvent
de remarquer qu’il est en train de dire que les pharisiens sont bien portants. Mais voilà :
Dieu n’est pas juste. « C’est à cause de la dureté de votre cœur» (Mc 10, 5) que Dieu fait
justice ; mais en réalité Dieu est miséricordieux. Dans le récit de la destruction de Sodome et
Gomorrhe (Gn 18, 16 etc.), Abraham prend toutes les précautions pour faire baisser à Dieu
ses exigences : « [Abraham] s’approcha et dit : "Vas-tu vraiment supprimer le juste avec le
pécheur ? Peut-être y a-t-il cinquante justes dans la ville.Vas-tu vraiment les supprimer et ne
pardonneras-tu pas à la cité pour les cinquante justes qui sont dans son sein ? Loin de toi de
faire cette chose- là ! de faire mourir le juste avec le pécheur, en sorte que le juste soit traité
comme le pécheur. Loin de toi ! Est-ce que le juge de toute la terre ne rendra pas justice ?
" Yahvé répondit : " Si je trouve à Sodome cinquante justes dans la ville, je pardonnerai à
toute la cité à cause d’eux. " Abraham reprit : " Je suis bien hardi de parler à mon Seigneur,
moi qui suis poussière et cendre. Mais peut-être, des cinquante justes en manquera-t-il cinq :
feras-tu, pour cinq, périr toute la ville ? " Il répondit : " Non, si j’y trouve quarante-cinq
justes. " Abraham reprit encore la parole et dit : " Peut-êtren’y en aura-t-il que quarante ", et
il répondit : " Je ne le ferai pas, à cause des quarante. " Abraham dit : " Que mon Seigneur
ne s’irrite pas et que je puisse parler : peut-être s’en trouvera-t-il trente ", et il répondit : " Je
ne le ferai pas, si j’en trouve trente. " Il dit : " Je suis bien hardi de parler à mon Seigneur :
peut-être s’en trouvera-t-il vingt ", et il répondit : " Je nedétruirai pas, à cause des vingt.
" Il dit : " Que mon Seigneur ne s’irrite pas et je parlerai une dernière fois : peut-être s’en
trouvera-t-il dix ", et il répondit : " Je ne détruirai pas, à cause des dix. " Yahvé, ayant achevé
de parler à Abraham, s’en alla, et Abraham retourna chez lui.»

La famille de Loth quittant Sodome, conduits par des anges ;Rubens

Nous aurions presque l’impression qu’Abraham fléchit Dieu,s’il ne se laissait fléchir
bien facilement. Mais pour ramener les exigences a dix justes, Abraham pose six questions

27



Pierre Chambert-Protat

(pour 50, pour 45, pour 40, pour 30, pour 20, pour 10) : il en manque une. Pour que l’histoire
soit parfaite, il faut sept questions. Voilà où ne s’aventure pas Abraham, et où Dieu attend
une folle audace : « pour un seul juste, Seigneur ? Est-ce que tu n’épargneras pas la ville
pour un seul juste ? » Nul doute qu’à cette septième question Dieu répondrait oui. Mais Dieu
accorde à Abraham un jugement à la hauteur des exigences d’Abraham - non aux siennes
propres.

À cause d’un seul juste, les multitudes non justes sont épargnées. S’il ne s’agit que de
l’existence d’un juste parmi les non justes, une raison peuten être donnée par la parabole de
l’ivraie : « Vous risqueriez, en arrachant l’ivraie, d’arracher en même temps le blé » (Mt 13,
29). Mais il y a mieux encore, car c’est volontairement que lejuste parfait vaut à ses pro-
chains l’oubli de leurs fautes. « Le juste consent à n’être pas traité selon la justice, il accepte
d’être traité avec colère, pour que le pécheur le soit avec miséricorde » (Jean Daniélou,Les
Saints païens de l’Ancien Testament). La justice n’est pas exercée, parce que le seul qui la
mérite demande à Dieu de l’épargner à la foule de ceux qui la réclament : car celui qui voit
son péché demande miséricorde avec raison, et celui qui réclame justice est fou d’oublier
qu’il est lui-même pécheur. Quant à Dieu, pris à partie par tous, il « ne regarde pas nos pé-
chés mais la foi » (Prière Eucharistique IV) des justes, et comme lui-même « ne veut pas
la mort du pécheur, mais qu’il se convertisse et qu’il vive » (Ez 33, 11), il est sans doute
heureux de faire miséricorde.

Ce n’est qu’une question de vocabulaire pour que le juste de l’Ancien Testament soit
identifié au saint. Le seul saint, le saint par excellence, etpar sa nature et par son action,
c’est le Christ. « Le juste, mon serviteur, justifiera les multitudes » (Is 53, 11). Et de fait,
le Christ ne nous a pas montré le chemin de la sanctification, mais il nous a sanctifié. Il ne
nous a pas donné l’exemple du salut mais il nous a sauvé. Il n’est pas celui qui indique le
chemin, qui enseigne la vérité, et qui apprend la vie : il est le chemin, la vérité et la vie. C’est
pourquoi le christianisme n’est pas une philosophie mais une foi, nous ne marchons pas à la
suite d’un maître mais avec un ami.

Jésus dira entre la Cène et la Passion à ses disciples : « Je ne vous appelle plus serviteurs,
car le serviteur ne sait pas ce que fait son maître ; mais je vous appelle amis, parce que tout
ce que j’ai entendu de mon Père, je vous l’ai fait connaître » (Jn 15, 15) et même, après la
Résurrection, à Marie Madeleine : « Va trouver mes frères ; etdis-leur que je monte vers mon
Père et votre Père, vers mon Dieu et votre Dieu » (Jn 20, 17).

C’est pourquoi nous te louons Seigneur,
parce que tu n’as pas compté ta peine,
et tu n’as pas compté tes merveilles.
Sans relâche tu as voulu à toute force
que nous soyons libres et heureux.

Après que notre liberté a causé notre malheur,
tu nous as fait don de la justice et de la loi
qui assurent à une société sécurité et satisfaction.

Mais ce n’était pas assez pour toi
et tu t’es uni aux peineux, c’est-à-dire à chacun.
Tu t’es fait victime, et victimes nous te voyons proche ;
tu t’es identifié au coupable châtié, et coupables nous espérons.

Car en châtiant le Tout-Innocent,
la justice s’est condamnée elle-même,

28



Christ maître et serviteur Prendre la peine

et la violence a perdu son dernier masque d’honorabilité :
la justice était encore violence,
elle ne procurait que la satisfaction et non le salut.

Mais tu as fait en ta chair sous nos yeux
la preuve que la violence achoppe contre l’amour.

Et tu ne t’es pas même arrêté là, car descendu dans la mort,
espoir de qui souffre et terreur de qui fait souffrir,
tu l’as elle-même annulée, afin que tous coupables et victimes
tous nous espérions consolation et pardon.

Enfin, la moindre de tes merveilles n’est pas
que tu voulus non seulement que cela soit
mais encore que cela soit visible et clair et explicite,
afin que même les malheureux esprits forts puissent
contempler à leur façon tes merveilles,
et à leur façon te rendre grâce.

C’est pourquoi nous te louons Seigneur,
parce que tu n’as pas compté ta peine,
et tu n’as pas compté tes merveilles.

P.C.-P.

29



Le scoutisme, école du service.

Quentin Delacour et Agnès de Ferluc

« Rappelle-toi que servir c’est aimer en actes. A chaque instant, aime ce que tu fais avant
de faire ce que tu aimes. »

Cérémonial « Paroles de Feu », Guides Aînées SUF

L E SCOUT EST FAIT POUR SERVIR ET SAUVER SON PROCHAINproclame la Loi scoute.
Rien que cela, me direz-vous ? Voilà bien de la présomption pour une (oserai-je l’ap-
peler ainsi ?) philosophie qui professe par ailleurs une certaine pauvreté et humilité,

à l’image des grands saints, comme le Poverello d’Assise, patron des louveteaux !

Pourtant, le service que professent les mouvements scouts peut sembler généreux, mais
de là à proclamer si fort une telle ambition ? Car certes, il doit en falloir du courage pour
s’extirper à l’aube de la voluptueuse moiteur d’une tente ensommeillée pour tenter, avec une
dernière allumette et des brindilles plus humides qu’un oranger sous le ciel irlandais (même
si je vous l’accorde, ça ne se verra jamais), de démarrer un hypothétique feu ; bien sûr,
c’est sympathique de partir en Afrique construire une écoleou d’aller visiter une maison de
retraite, mais de là à sauver son prochain, il y a un pas que la plupart d’entre nous n’oseraient
franchir ; et puis, confier cette mission à une bande de gamins, au mieux de jeunes adultes,
le salut de son prochain...

C’est là oublier la phrase de Saint Paul « Je puis tout en celuiqui me fortifie. »1 L’assu-
rance et la foi peuvent rendre un scout capable de tout, et c’est parfois par les plus humbles
que se révèlent les actions les plus éclatantes, mais aussi que s’accomplissent celles plus
grandes encore, qui resteront cachées à tous en dehors de ceux dont elles ont changé la vie.
Cependant, l’action n’est pas une fin en soi ; elle est un effort, une tension vers le bien à ac-
complir ; discernée par la prière et accomplie aux moments opportuns (qui finissent toujours
par se présenter, rassurez-vous).

Voilà qui bien beau, mais qu’en est il du côté pratique ? Certes, on pourrait disserter
des heures sur le service et la joie qui en résulte ; « Tu trouveras le bonheur en te mettant
au service d’autrui, proclamait Baden Powell », mais les scouts affirment avoir les pieds
sur terre. Quand doit-on servir ? Mais constamment ! « un vraiscout se possède, mais ne
s’appartient pas. Non seulement il est toujours de service,mais il est toujours, pourrait-on
dire, en état d’offrande. Ce qui rend spécialement beau et émouvant le salut de tel ou tel
scout, de telle ou telle cheftaine ou guide, c’est que le visage révèle qu’en le faisant, l’âme
s’offre. À quoi ? À qui ? « À Dieu en celui qui est salut » affirme le père Sevin, notre « papa »
français.

Constamment, c’est quand même long (surtout vers la fin) ; qu’en est-il de cette bonne
action dont on parle lors des promesses et qui serait soi-disant, la première obligation du
scout ? N’y a-t-il pas contradiction entre l’action quotidienne, accomplie une fois et votre

1Ph 4, 13

30



Servir son prochain Le scoutisme, école du service.

volonté de servir toujours « s’il plaît à Dieu » ? Au contraire, la Bonne Action ne sert qu’à
nous introduire dans cet état de service constant, elle est notre pense-bête quotidien : ne pas
oublier de servir au moins au fois aujourd’hui, de même que lenœud du foulard rappelle
au louveteau sa BA à accomplir ; c’est en quelque sorte notre entraînement, notre mise en
jambe.

Simplicité et discrétion de la bonne action

Quelques traits caractérisent la Bonne Action que chacun doit s’efforcer de pratiquer :
quotidienne, elle ne doit pas pour autant devenir une routine, une banalité, que nous ac-
complirions machinalement ; au contraire, elle nous porte àune plus grande attention des
autres et développe l’initiative ou la débrouillardise ; Pour « rendre chaque jour un plaisir à
quelqu’un » (promesse louveteau) les idées nous manquent parfois, mais il faut surtout avoir
l’esprit en éveil et développer cette faculté d’observation si chère à Baden-Powell.

« On n’est pas scout pour soi tout seul, mais pour les autres, et la bonne action quotidienne
est le premier devoir. C’est elle qui fait qu’un scout est un scout. » Une BA n’est pas un geste
anodin ; c’est un geste qui vient en aide à quelqu’un, qui le tire d’embarras, qui doit l’aider,
lui procurer de la joie ; c’est un effort continu, dont le but est de faire du bien, plus encore que
de faire plaisir autour de soi ; inattendue, elle a pour vocation de rester anonyme, de se suffire
à elle-même : la BA, accomplie « sans attendre d’autre récompense que celle de savoir que
nous faisons votre sainte volonté » est l’offrande du scout,discrète et, espérons-le, sincère,
qu’il adresse à Celui-là même qui la lui enseigne.

Enfin, la Bonne Action tient en elle sa récompense, dans la joie du « good turn » et
l’observation de l’effet produit ; elle n’attend rien d’autre en retour. « N’acceptez jamais de
récompense pour avoir rendu un service. (...) Si vous acceptez de l’argent, ce n’est pas un
service que vous avez rendu, c’est du travail qu’on vous a payé ; voilà tout. » disait Baden
Powell.

Est-ce tout ? Oui, c’est là le secret du scoutisme, car le service ouvre et dilate le cœur de
tous ceux qui le reçoivent, et plus encore de ceux qui l’offrent humblement, et la Parole peut
pénétrer dans ce cœur de chair et l’habiter ; le service scout, plus encore qu’à accomplir des
miracles, cherche à semer des petites fleurs, des fioretti comme on dirait dans une petite ville
d’ Ombrie, qui égaient ceux qui les regardent ; il faut donc ensemer chaque jour, de peur
qu’elles ne flétrissent.

Q.D. et A.F.

31



Le service missionnaire aujourd’hui :
rencontre avec Sœur Suman Louisa

Jeanne-Marie Martin

« La moisson est abondante, mais les ouvriers sont peu nombreux. Priez donc le maître
de la moisson d’envoyer des ouvriers pour sa moisson. Allez !Je vous envoie comme des
agneaux au milieu des loups. »

Lc 10, 1-9

L ORSQUE J’ AI PRIS CONNAISSANCEdu thème de ce nouveau Sénevé, j’ai tout de suite
pensé à Sœur Suman Louisa, dont j’ai eu l’occasion de faire laconnaissance, il y a
déjà quelques années. Son parcours au sein de la congrégation des Salésiennes mis-

sionnaires de Marie Immaculée nous permet de découvrir une forme de service profondé-
ment enracinée dans le message du Christ et dans l’histoire de notre Église, l’action mission-
naire : des premières communautés apostoliques aux associations d’aujourd’hui, le même
désir et la même foi animent ceux qui ont choisi de répondre à l’appel du Seigneur, animés
par le souffle puissant de l’Esprit Saint, envoyés à travers le monde et parmi leurs frères pour
répandre l’Évangile et l’espérance, dans un milieu souventmarqué par l’hostilité, la misère,
la guerre et les souffrances de tous ordres. Retour sur des itinéraires personnels au service de
Dieu et de sa Parole à travers la rencontre avec les hommes...

Une mise en perspective historique : de saint François de Sales aux Salé-
siennes missionnaires de Marie Immaculée

Aux origines de cette congrégation, il faut présenter la personnalité fondatrice de saint
François de Sales, dont la spiritualité et le modèle de vie irriguent profondément la définition
des principes et des moyens d’action de la famille de disciples, laïcs et religieux, qui s’est
formée autour de son exemple fédérateur. Essayons donc de tracer en quelques grandes lignes
les contours de cette personnalité.

Né le 21 août 1567 non loin de la ville d’Annecy, en Haute-Savoie, saint François de
Sales suit des études d’humanités et de droit, avant de devenir prêtre puis évêque du diocèse
de Genève (1602-1622), entièrement dévoué à ses tâches apostoliques. De fait, à une époque
où les évêques se conçoivent souvent avant tout comme des princes investis de charges tem-
porelles, au milieu des divisions liées aux mouvements de réformes religieuses, il cherche
pourtant à se définir comme un pasteur, par une œuvre de prédication et de catéchisation,
entretenant une grande proximité avec les différentes paroisses de son diocèse qu’il visite
toutes durant son épiscopat. Depuis sa terre d’exil d’Annecy (en effet, Genève est passée à la
Réforme), il déploie une grande activité et s’affirme comme un directeur spirituel reconnu,
comme peuvent en témoigner les nombreux sermons, lettres etentretiens qu’il nous a laissé,
ainsi que son Introduction à la vie dévote, qui connaît un grand succès. Avec sainte Jeanne

32



Servir son prochain Le service missionnaire aujourd’hui

de Chantal, il fonde la Visitation, qu’il confie à saint Vincent de Paul. Proclamé « Docteur
de l’Église » en 1877 par Pie IX, il a inspiré la fondation de nombreuses congrégations et
sociétés spirituelles (Missionnaires et oblats, oblates de saint François de Sales, salésiens et
salésiennes de don Bosco, sociétés saint François de Sales).

Marqué par son expérience pastorale, il développe une spiritualité évangélique qu’il
veut accessible à tous, privilégiant simplicité et humilité : employant la langue du peuple,
émaillant ses prêches d’images tirées de la nature ou de l’expérience commune et quoti-
dienne, il cherche à se faire le prophète d’un Dieu d’amour indéfectiblement lié à l’humanité
par la ressemblance qui les unit. Il s’appuie pour cela sur lavision de Dieu développée par
les prophètes de l’Alliance : Dieu, jalousement amoureux del’homme, est un Dieu « mater-
nellement paternel » qui est communion d’amour et attend quel’homme apporte une réponse
aux sollicitations de cet amour, par le travail de l’Esprit Saint qui agit dans le cœur de cha-
cun. L’homme est alors appelé à manifester cet amour en consentant sans cesse au Dieu
vivant pour revivre en son cœur le sacrifice pascal : adhérer au Christ, c’est vivre ce que
saint François de Sales appelle le « trépas » qui consiste à « trépasser en la volonté de Dieu ».
Dans cette perspective qui insiste avant tout sur la logiqued’amour inhérente au rapport entre
Dieu et les hommes, il met en évidence l’importance du doublecommandement évangélique,
qui réunit dans un parallèle indestructible l’amour porté àDieu et l’amour porté à ses frères,
« sortis comme jumeaux des entrailles de la miséricorde de Dieu ». L’amour fraternel devient
ainsi le plus familier des petits « trépas » que Dieu nous propose chaque jour pour rencontrer
l’autre en mourant à nous-mêmes.

La congrégation des Salésiennes missionnaires de Marie Immaculée, en Inde

Mais venons-en maintenant à la fondation de la congrégationdes Salésiennes mission-
naires de Marie Immaculée, qui découle de ce travail accompli par le directeur spirituel qu’a
été saint François de Sales pour les deux personnalités fondatrices de l’association, le père
Henri Chaumont d’une part et Caroline Carré de Malberg d’autre part. Ordonné prêtre en
1864, Henri Chaumont est d’abord vicaire à St Marcel puis à Ste Clotilde. C’est là qu’il
fait la connaissance de Caroline Carré de Malberg, femme d’officier, à la recherche d’un
accompagnement spirituel après le décès d’un enfant en bas âge. Avec elle, il crée peu à peu
une association de laïques désireuses de poursuivre l’idéal de sanctification et d’apostolat
prôné par saint François de Sales : la Société de saint François de Sales propose à toutes
les femmes, célibataires, veuves ou mariées, de toutes conditions, de « suivre Jésus sur son

33



Jeanne-Marie Martin

chemin de perfection évangélique, vivant la fraternité et l’amitié des premières communau-
tés chrétiennes, permettant ainsi à la Bonne Nouvelle de s’étendre à travers le monde. »
Quatre ans plus tard, en 1876, c’est la naissance d’une association de prêtres diocésains,
la Petite œuvre, « école de formation continue et de conversion permanente ». Puis, dans
le même esprit, pour mettre en œuvre cette démarche apostolique en direction des familles
et du monde professionnel, l’abbé Chaumont fonde « les Dameschrétiennes », les « Insti-
tutrices chrétiennes », « les veuves chrétiennes »... L’unede ces institutions, « l’Œuvre de
Marie Immaculée », connaît un tel développement qu’elle engendre « les Catéchistes mis-
sionnaires de Marie Immaculée ». Le 13 octobre 1889, quatre laïques sont envoyées en Inde,
à Nagpur, sous l’égide de Félicie Gros qui deviendra Mère Marie Gertrude : elles seront les
premières Sœurs salésiennes missionnaires de Marie Immaculée (SMMI). La charte de fon-
dation résume bien les objectifs et l’inspiration salésienne de cette association : « pressées
par l’amour bienveillant de Dieu révélé en Jésus, le Libérateur, et par le dynamisme prophé-
tique de Marie dans son Magnificat, nous, Salésiennes missionnaires de Marie Immaculée,
sentons un appel urgent à répondre au monde blessé d’aujourd’hui. [...] Nous voulons faire
surgir le potentiel de vie qui sommeille en toute femme, en tout pauvre, et au cœur de la
création. » Depuis 1889, la congrégation n’a cessé de s’agrandir et s’étend désormais aux
cinq continents, regroupant 1270 religieuses de sept nationalités différentes, réparties dans
quinze pays.

Enfin, pour clore cette introduction historique décidémentbien longue qui, je l’espère,
n’a pas encore totalement découragé mon lecteur, laissons donc la parole aux fondateurs
eux-mêmes qui sauront résumer la teneur de cet engagement missionnaire.

« Missionnaires, vous devez être toujours prêtes à partir...
vous devez être des partantes perpétuelles...
ne tenant bien que le bâton de voyage, les pieds dégagés, les mains et le cœur libres...
prêtes à suivre la volonté de Dieu. »

Mère Marie Gertrude

Témoignage : l’engagement de Sœur Suman Louisa au sein des SMMI,
une religieuse missionnaire aujourd’hui

Originaire de l’Inde où elle a fait ses premiers pas de religieuse, sœur Suman Louisa est
actuellement à Gentilly, dans la banlieue parisienne, au siège de la congrégation des SMMI,
où elle travaille avant de partir pour Madagascar, une nouvelle destination pour exercer sa vo-
cation. Elle a accepté de nous faire partager son expériencemissionnaire, une vie consacrée
au service de Dieu en se mettant au service de l’humanité qu’il a créée.

Sénevé— Que signifie pour vous le terme « servir » ?

Sœur Suman Louisa— Pour moi, servir signifie tout simplement étendre l’amour de
Dieu sur tous mes frères et sœurs parce que je crois qu’en Dieu, toutes les personnes de toute
race, culture et langue sont frères et sœurs.

34



Servir son prochain Le service missionnaire aujourd’hui

S — Quels sont les éléments qui ont déterminé chez vous une vocation missionnaire ?

Sœur S.L. — Dieu m’a fait la grâce d’avoir une famille très chrétienne et Il m’a nourrie
de Sa Parole depuis mon enfance. J’en garde de beaux souvenirs. C’était avant la prière du
soir, en famille, que notre mère avait un peu de temps libre pour nous apprendre le catéchisme
et nous raconter l’histoire des saints et des missionnaires, leur zèle et leur amour pour le
Christ et pour leurs frères et sœurs. J’aimais énormément ces moments et c’est alors que,
peu à peu, le Saint Esprit a allumé le feu de son amour en moi, pour que j’offre ma vie à
Dieu, et m’a appris à considérer ses enfants comme mes propres frères et sœurs.
J’ai aussi appris, de l’exemple de mes parents, l’amour des pauvres et des nécessiteux. Nous
étions une grande famille de douze enfants et nous faisions partie de ce que l’on pourrait
appeler la classe moyenne. Nous avions suffisamment pour vivre, pour nous habiller, nous
avions une maison et quelques propriétés pour faire vivre lafamille et assumer les frais
d’éducation. Notre maison était située en bordure de la route et, en ce temps-là, les gens
devaient marcher beaucoup pour atteindre la ville, y faire leurs achats ou pour assister à
la messe du dimanche. De nombreux passants avaient l’habitude d’entrer chez nous pour
demander un peu d’eau à boire, après une longue course sous lesoleil brûlant, et se reposer
un peu de leur fatigue. Comme mon père était enseignant à l’école du village, il était très
connu et les gens venaient à la maison pour différentes raisons, demander un avis, partager
leur expérience de vie... Ma mère avait le don de nourrir et devêtir les pauvres, de les
réconforter dans leur détresse ou leur peine, de soigner lesmalades et ceux qui souffraient.
Les jours de fête, elle les invitait à partager un bon repas avec nous. Je l’ai vue donner nos
vêtements aux plus nécessiteux. Ainsi, l’amour des pauvresest devenu ma première leçon
afin de servir tous ceux qui étaient dans le besoin.

S — Quels ont été vos modèles en matière de foi et de service de Dieu ?

Sœur S.L. — Deux saints en particulier m’ont beaucoup inspirée : sainte Thérèse de
Lisieux et saint François Xavier. L’une devint la patronne des missionnaires, bien qu’entre
les murs de son Carmel, et l’autre arriva en Inde comme missionnaire. Nous invoquions
souvent sainte Thérèse après la prière du soir. J’ai fait mesétudes dans des écoles qui étaient
sous le patronage de sainte Thérèse de l’Enfant Jésus. Et ensuite, le premier livre que j’ai lu
pendant ma première année de noviciat était l’autobiographie de sainte Thérèse de l’Enfant
Jésus. Le récit de sa vie en famille, puis au Carmel, m’a beaucoup inspirée pour choisir
comme elle les façons toutes simples de faire plaisir à Dieu et d’être disponible pour tous
les frères et sœurs dans le besoin. Saint François Xavier était un des saints que mes parents
mentionnaient souvent dans leur conversation, après un pèlerinage qu’ils avaient fait à Goa,
dans le sud de l’Inde, où son corps était à cette époque-là exposé à la vénération des fidèles.
Leur conversation était comme un message pour moi.

S — Comment en êtes-vous arrivée à faire le choix de la vie religieuse missionnaire ?

Sœur S.L. — Lorsque j’étais encore petite fille, j’étais inspirée par l’exemple héroïque
des saints. J’ai appris à les connaître, soit par les classesde catéchisme, soit par mes parents
et par l’exemple vivant des prêtres et des religieuses de ma paroisse. Lorsque j’ai eu terminé
mes études secondaires, un jour, j’ai tout à coup été frappéepar la question posée à saint

35



Jeanne-Marie Martin

François Xavier : « que sert à l’homme de gagner l’univers s’il vient à perdre son âme ? »
C’est aussi à ce moment là que j’ai connu quelques congrégations qui servaient les plus
pauvres d’entre les pauvres, les orphelins, les malades. Aufond de moi-même, j’ai senti un
appel à offrir ma vie à Jésus, disponible et généreux au service de son peuple. « Celui qui
veut me suivre... », c’est cette parole qui m’a fait quitter tous ceux que j’aimais et adopter la
famille de Dieu comme la mienne. J’ai alors choisi de rejoindre les Salésiennes missionnaires
de Marie Immaculée, qui est la branche religieuse missionnaire de la Société des Filles de
saint François de Sales.

S — Quel a été votre parcours au sein de votre congrégation ?

Sœur S.L. — Les deux premières années de ma vie au sein de la congrégation m’ont
donné mille occasions de découvrir l’amour infini de Dieu pour moi. J’ai passé ces deux
années dans une communauté établie dans un village pour m’adapter et prendre le temps
de bien discerner l’appel de Dieu. Là, j’ai partagé la vie dessœurs, la prière, les visites des
familles, le catéchisme et des moments récréatifs aux joursde fête. Pendant ce temps, j’ai pu
prendre soin des enfants orphelins de notre crèche et en m’occupant d’eux, j’ai ressenti en
moi les faisant miens les mots mêmes de Jésus : « Laissez venirà moi les petits enfants. »
Avec les sœurs, j’allais visiter les maisons, partageant laBonne Nouvelle de l’amour de
Jésus, servant joyeusement les malades au dispensaire. Je trouvais une réponse à ce que je
cherchais dans le charisme de ces sœurs, qui cherchent à restaurer la dignité des femmes
et des pauvres. Pour rendre plus efficaces mes services à l’humanité souffrante, j’ai choisi
d’être infirmière.

S —Quelles sont les différentes activités entreprises par les SMMI pour se mettre au
service de Dieu et de leurs frères ?

Sœur S.L. — Nous sommes appelées à travailler à restaurer la dignité humaine, spé-
cialement à travers le respect des femmes et des pauvres ; nosactivités sont donc centrées
sur leur développement humain et spirituel. Nous sommes envoyées en mission pour aider
des femmes afin qu’elles soient à leur tour des apôtres en leurmilieu. Par conséquent, la
formation, à tous les niveaux, est notre priorité, à traversdes activités pastorales variées :
préparation aux sacrements, mariages, retraites...

Salésiennes en pleine action

Nous prenons soin des orphelins et des enfants venant de familles pauvres ou brisées.
Dès le début de leur vie, ces enfants sont privés de l’amour deleurs parents et des soins
maternels. Nous sommes donc très attentives à leur faire sentir qu’ils sont aimés et désirés.

36



Servir son prochain Le service missionnaire aujourd’hui

De plus, ils sont éduqués et aidés à trouver un travail ou à bien s’établir dans la vie. Nos pre-
mières missionnaires ont veillé à l’éducation des personnes comme un moyen de leur faire
prendre conscience de leur valeur. Aussi, des écoles étaient ouvertes spécialement pour des
enfants des plus basses castes, et aux plus pauvres était offerte la possibilité d’être instruits
dans nos écoles. Encore aujourd’hui, nous avons des missions dans des villages isolés et
sous-développés afin d’atteindre les plus pauvres.
Ceux-ci n’ont pas accès aux soins dans un pays qui n’a pas de système de sécurité so-
ciale. Nous avons des centres pour la femme et l’enfant, des maternités, des dispensaires
et quelques hôpitaux où nous travaillons comme docteurs et infirmières. Prendre soin des
malades en phase terminale de vie, des sidéens, sont de récents apostolats que les SMMI ont
débutés pour répondre aux signes des temps. En Afrique, nousnous concentrons sur la nour-
riture pour les enfants sous-alimentés et sur les programmes de développement et de santé
pour les femmes.
Les visites des villages et des familles ont été l’un des principaux moyens d’aller au devant
des femmes et des jeunes filles, de connaître leurs réalités quotidiennes et leurs conditions
de vie. Ce contact personnel réveille en elle l’estime de soi. Nous les encourageons en leur
procurant les moyens de gagner leur vie par elles-mêmes, à travers l’enseignement ménager,
les cours de couture et d’informatique. Nous les aidons à s’organiser et à former des groupes
d’entraide. Nous sommes aussi à l’écoute de celles qui sont en détresse, vivent des situations
familiales difficiles, sont victimes de violences...
Les visites aux prisonniers sont aussi un autre apostolat dans lequel quelques-unes de nos
sœurs se sont engagées. Elles leur apportent un rayon d’espérance et les aident à trouver un
sens à leur vie et à se reconstruire intérieurement. Nous travaillons en collaboration avec le
gouvernement. Nous avons aussi des centres pour accueillirles sans abris, les malades men-
taux ou physiques, sans distinction de caste, couleur ou religion.
Aujourd’hui, nous sommes présentes dans quinze pays (Inde,Bangladesh, Madagascar, Phi-
lippines, Île de la Réunion, Île Maurice, France, Italie, Algérie, Cameroun, Bénin, Papouasie
Nouvelle Guinée, Chili, Brésil et Haïti), engagées au service des plus pauvres et spécialement
des femmes, afin qu’ils expérimentent à travers nous l’amourinfini de Dieu pour eux.

À nous de nous faire aussi missionnaires dans notre vie d’étudiants : nous sommes tous
appelés à être les successeurs des apôtres et à devenir les semeurs d’Évangile envoyés à
travers le monde par le Christ. Saint François de Sales avaitdit : « où que nous soyons, nous
devons et pouvons aspirer à la vie parfaite » ; comme les fleursqui, par la diversité de leurs
formes, couleurs et parfums, font l’harmonie d’un bouquet,ainsi les « plantes vivantes »
de l’Église sont appelées à produire des fruits de dévotion,« un chacun selon sa qualité et
vocation ».

J-M.M.

37



Le service monastique

Warren Pezé

I L Y A , DANS LA VOCATION MONASTIQUE, tout retraitant d’un jour l’aura remarqué, le
désir de mener une vie entièrement vouée au Christ : et surtout, le désir de mener une
vie aussi proche que possible de la vie future. En témoigne par exemple, le cloître de

l’abbaye de Sénanque, dans le Vaucluse, qui a douze arcades pour figurer les douze portes
de la Jérusalem céleste1. En témoigne également le fait que la Règle Bénédictine faitlire
l’Apocalypse en entier de mémoire, aux laudes du dimanche2 : c’est le seul texte de la Bible
que tout moine bénédictin doit connaître absolument par cœur.

Le cloître de l’abbaye de Sénanque

Cette vie monastique, si elle veut figurer et même accomplir le règne de Dieu, doit se
conformer en permanence aux commandements du Christ. Ainsien parle Saint-Benoît :
« Frères, nous avons demandé au Seigneur : "Qui habitera dansta maison ?" Nous avons
entendu sa réponse. Il nous a imposé ses conditions pour y habiter. A nous de remplir ces
conditions ! »3 Ces conditions se trouvent naturellement dans l’Écriture,où les principaux
Pères ont puisé l’inspiration de leurs règles. Ainsi, pour en citer quatre particulièrement im-
portantes, l’abandon de ses biens et la chasteté se trouventdans Matthieu : « Si tu veux être
parfait, va, vends tes biens et donnes-en le prix aux pauvres(...) et viens ici, suis-moi. »4 ; « et
il est des eunuques qui se sont eux-mêmes fait eunuques à cause du règne des cieux. »5 La
vie en communauté et l’absence de propriété individuelle s’inspirent des Actes des Apôtres :
« La multitude de ceux qui avaient foi n’était qu’un coeur et qu’une âme, et personne ne
disait qu’aucun de ses biens fût à lui, au contraire ils mettaient tout en commun. »6 L’obéis-
sance à un abbé, pour sa part, s’inspire de l’épître aux Hébreux : « Obéissez à vos chefs et

1Ap. XI, 12.
2Règle Bénédictine, XII, 4.
3ibidem, Prologue, 39.
4Mt. XIX, 21
5Mt. XIX, 12
6Actes, IV, 32.

38



Le service dans l’Église Le service monastique

soyez-leurs soumis, car ils veillent sur vos âmes pour en rendre compte. Qu’ils puissent le
faire avec joie et non en gémissant, ce qui ne vaudrait rien pour vous. »7 Dès lors, on s’at-
tendrait à ce que le moine, parfait chrétien, obéissant chaque instant de sa vie aux exigences
de l’Évangile, incarne le mieux l’idéal du service chrétien: le service monastique serait le
service chrétien par excellence. L’humaniste et l’humanitaire qui sommeillent en nous sont
alors embêtés de trouver sur internet8 le Père Hugues Chapelain de Serreville, abbé de Notre-
Dame des Neiges, dire : « Le moine ne sert à rien : c’est de la gratuité et la gratuité ne sert à
rien ». Le chrétien idéal ne servirait-il à rien ?

Le moine est-il déjà un chrétien idéal, ou bien sa vocation n’est-elle qu’une vocation
parmi d’autres vocations possibles ? Dans le texte de saint Matthieu que nous avons cité,
le Christ semble suggérer que la vocation de tous n’est pas dedevenir eunuque pour le
Royaume : « Tous ne comprennent pas cette parole, mais ceux à qui c’est donné. »9 Et un peu
plus bas, si le jeune homme riche s’entend répondre : « Vends tout et suis-moi », c’est parce
qu’il ne se satisfaisait pas des commandements dont le Christ affirme qu’ils suffisent à entrer
dans la vie éternelle10. Il semble donc que, si le moine est évidemment un disciple intégral du
Christ, celui-ci a ménagé plusieurs vocations pour son service, et que la vocation monastique
n’en est qu’une. On peut même affirmer, suivant saint Bernard11, qu’il y a diverses formes de
vocations monastiques, qui ne doivent pas entrer en compétition les unes avec les autres : en
citant notamment saint Paul, « Chacun doit demeurer dans la vocation où Dieu l’a appelé »12,
et saint Jean, « Il y a plusieurs demeures dans la maison de monPère. »13

L’abbaye Notre Dame des neiges en Ardèche

Il faut donc dégager des caractéristiques qui soient non seulement propres au mona-
chisme, mais en plus communes aux diverses formes de monachisme... Ce qui est possible
si on garde à l’esprit que cénobitisme (c’est-à-direToute le monachisme communautaire) et
érémitisme existent presque toujours simultanément (toutcénobite a ses heures de solitude,

7He, XIII, 17.
8http ://catholique-lepuy.cef.fr/actualites/reportages/report-0312.htm
9Mt. XIX, 11

10Mt., XIX, 17.
11dans l’Apologie à Guillaume de Saint-Thierry
12I Corinth., VII, 20.
13Jn, XIV, 2.

39



Warren Pezé

plus ou moins longues selon les ordres ; et tout ermite garde contact avec le reste de l’hu-
manité, de façon plus ou moins régulière), et ne constituentdonc que très relativement des
vocations différentes. Reprenant alors les mots de dom Adalbert de Voguë, dans l’épilogue
de son ouvrageLe monachisme en occident avant saint Benoît14, nous pouvons d’abord dé-
finir le moine comme un « séparé », qui vit hors du monde pour Dieu seul, puis comme un
« unifié », qui dans le service de Dieu seul rassemble ce que la vie séculière avait dispersé,
et enfin comme un « communiant » : sont moines (comme en parle saint Augustin dans son
sermon sur le psaume 132), ceux qui ne font qu’un dans la charité.15 Dès lors, comment
cet homme, séparé physiquement du monde mais uni de façon plus fondamentale à celui-ci,
sert-il Dieu et les hommes ?

Reprenons à partir de ce que disait l’abbé Hugues Chapelain :« c’est de la gratuité et
la gratuité ne sert à rien ». La vie du moine est gratuite dans le sens où elle coûte quelque
chose sans rien rapporter d’évident : « Le moine c’est comme la flamme d’une bougie.
La flamme d’une bougie, on n’en a pas besoin à l’heure de l’éclairage électrique. Pourtant
cet inutile est peut-être indispensable ». L’image de la bougie n’est pas anodine : elle fait
penser à la liturgie et à son abondant luminaire. cela semblebien être le coeur de la vocation
monastique : leservitium Dei, à savoir la liturgie ou, pour les plus érémitiques, la prière de
louange. Pensons à saint Augustin, qui répond dans sonTraité du travail des moinesà ceux
qui disent qu’à cause de cette obligation de prière les moines ne peuvent travailler : « tout
en travaillant des mains, on peut chanter les divins cantiques et alléger son travail même
par un appel à Dieu ». À bon entendeur ! On touche là au cœur de lavocation monastique,

Ora et labora

parce que comme nous l’avons dit le moine doit figurer la vie future qui sera tout occupée à
chanter la gloire de Dieu : c’est un avant-goût des chants desanges que le moine doit faire
entendre. On comprend alors mieux de quelle gratuité se targue l’abbé Hugues Chapelain :
il s’agit de ramener l’esprit humain à la gratuité de ce qui n’est pas vain. La gratuité, l’esprit
non mercantile, est d’ailleurs le propre du chrétien : « Ne vous inquiétez pas pour votre
vie de ce que vous mangerez, ni pour votre corps de quoi vous serez vêtus. La vie est plus

14p. 142
15Augustin,sermon sur le psaume 132: « Les catholiques les appellent moines, demonos, seul, ou plusieurs

en un seul par l’âme. »

40



Le service dans l’Église Le service monastique

que la nourriture et le corps plus que le vêtement (...) votrePère sait bien ce dont vous avez
besoin. Cherchez seulement son Royaume et tout cela vous sera donné par surcroît. »16 ; ou
plutôt, du catholique, depuis que la plupart des réformateurs ont fait de la réussite terrestre un
signe d’élection et, comme par hasard, fermé les monastères. Oubliant quelque peu la solide
restriction du Notre-Père : « Donne-nous aujourd’hui notrepainquotidien». Le monastère
et sa gratuité ont donc une solide valeur interrogative, pour ceux qui le visitent : s’il n’est
certes pas l’accomplissement d’une vocation chrétienne idéale et unique, il rend sensible
avec efficacité le sens chrétien de l’existence : où tout ce qui n’est pas donné (donc, gratuit)
est vain, et où toute la vie, par conséquent, est donnée. D’ailleurs il faut souligner que tous
les monastères, comme jadis les Pères du désert, ont aussi pour vocation d’accueillir des
hôtes : la gratuité y est d’autant plus sensible.

Si le sens de la vocation monastique est de célébrer la gloirede Dieu par la liturgie et
la prière, il ne faut pas négliger le fait que c’est une célébration à la fois individuelle et
collective ; en se projetant dans la vie future, la vie monastique préfigure l’union intime de
l’homme et de Dieu, mais aussi la communion des saints. C’estle moment de distinguer,
comme le faisait un des Pères du désert, Évagre le Pontique, entregnosiset practikè. Le but
de la vie chrétienne, et particulièrement de la vie monastique, est lagnosis, la vision de Dieu.
Le moyen, c’est lapractikè, la purification des passions et des pensées de telle sorte que la
charité les imbibe entièrement. Il souligne bien que l’ermite qui s’est le plus dépouillé peut
se perdre s’il ne prête charitablement son peu de bien à son frère. Cette purification est le
moyen par lequel on peut porter un regard juste sur les hommesqui nous entourent, et les
aimer véritablement, autant que soi-même, comme créatureslibres de Dieu. Rappelons des
passages où le Christ affirme que servir Dieu, c’est aussi servir les hommes : « Tu aimeras ton
prochain comme toi-même »17 ; « Je vous le dis en vérité, toutes les fois que vous avez fait
ces choses à l’un de ces plus petits de mes frères, c’est à moi que vous les avez faites. »18 Il
y a donc une dimension collective du service monastique : c’est-à-dire que le regroupement
de moines en communautés a un sens plus profond que les simples nécessités de la vie
quotidienne comme le logis et l’alimentation. L’homme, façonné à l’image de Dieu, est digne
de service, au nom de Dieu même. Dès lors, le chemin de sanctification intérieure exigé par
le Christ va de pair avec la construction d’une société chrétienne tournée vers le Royaume.
Ainsi en parle l’abbé Hugues : « le monastère est aussi une école de vie : la communion
que nous voulons vivre ensemble, la vie chrétienne bien concrète que nous voulons mener. »
Le propos de la vie monastique est donc bien de fuir le monde, mais uniquement de fuir
le monde comme valeur : puisqu’il se propose de le reconstruire, finalement, avec les gens
qui le voudront bien, dans l’optique du Royaume. Mais alors quel est le genre particulier de
service dont se revendique ce nouveau monde fuyant l’ancien? Pas d’héroïsme apparent, pas
de grandes entreprises humanitaires (et encore ! cela dépend des ordres), qui l’emporteraient
en tout cas sur le plus grand des services, la pureté du coeur.

La sanctification personnelle passe donc pour le meilleur service que l’on puisse rendre
à la société que l’on prétend construire. Il serait prétentieux de vouloir en écrire un manuel.
On peut néanmoins citer quelques préceptes issus des conversations de Jean Cassien et de

16Luc XII, 22-27
17Mc XII, 31
18Mt. XXV, 40.

41



Warren Pezé

son ami Germain avec des pères égyptiens19, recueillis à la toute fin du IVième siècle. Ainsi
AbbaPaphnuce leur dit-il qu’il y a trois renoncements que le moine doit accomplir, et qui
reprennent le commandement du Seigneur à Abraham : « Sors de ta terre et de ta parenté, et
de la maison de ton père. »20

« Sors de ta terre, c’est-à-dire : Renonce aux biens de ce monde et aux richesses d’ici-bas.
Sors de ta parenté, c’est-à-dire : Renonce à ta vie et à tes habitudes d’autrefois, à tes vices

aussi (...)
Sors de la maison de ton père : c’est-à-dire : Bannis de tes regards tout souvenir du monde

présent. »21

Une fois tous ces renoncements opérés, c’est comme une nouvelle vie qui commence,
avec le Christ pour centre.Abba Abraham dit à Cassien : « Il faut donc que sans cesse
le moine fixe toute son attention vers un but unique, auquel ilfera activement converger
toutes les pensées qui se lèvent ou s’agitent dans son esprit: et c’est le souvenir de Dieu. »
Quand l’esprit distrait s’y refuse,abbaIsaac recommande de réciter une petite sentence de
l’Écriture particulièrement chérie des Pères du désert : « Mon Dieu, venez à mon aide ;
hâtez-vous, Seigneur, de me secourir. »22 Voilà le Christ devenu centre des préoccupations,
après avoir chassé tout le reste.

Quelles sont alors les vertus qu’il faudra mettre en œuvre ? Les qualités qui sont celles
du Christ, bien sûr. Et d’abord, l’humilité : saint Benoît lui accorde, dans sa règle, une im-
portance capitale. Il énumère, au chapitre VII, douze degrés d’humilité. Le fait de porter la
capuche, et de se taire, qui donnent souvent l’image d’un moine renfrogné23, sont en fait des
signes d’humilité. De même, saint Bernard de Clairvaux, dans le Traité de l’humilité et de
l’orgueil, fait des douze degrés d’humilité le chemin vers le Christ : et à l’inverse, des douze
degrés d’orgueil le chemin idéal vers la perdition. Par ailleurs l’humilité est la condition
de l’obéissance des moines à l’abbé. L’autre vertu qui semble primordiale est la charité. Ici
prend tout son sens la conception du monachisme de saint Bernard : s’il y a effectivement
plusieurs demeures dans la maison du Père, c’est la charité qui tisse un lien entre toutes.
« Si je n’en embrasse qu’un seul dans la pratique, je les embrasse tous par la charité qui me
procurera, je le dis avec confiance, le fruit des observances... » Et plus loin : « L’un pratique
sans charité et l’autre a la charité sans les pratiques : le premier perd ses peines, mais ce n’est
point en vain que le second a la charité. » Enfin : « Ce qui fait l’unité tant ici-bas que là-haut,
c’est la charité. »24 Comme dans la prière, la charité réunit ce qui semble éparpillé dans le
monde sensible. On retrouve cette même idée de la communion intime. C’est d’ailleurs la
charité qui pousse le moine à accueillir les retraitants !

Il faudrait aussi mentionner une dernière qualité. Alors que les moines de la Thébaïde
s’étaient réunis pour visiter saint Antoine, un débat s’éleva, pour savoir quelle était la plus

19Il s’agit desCollationsde Jean Cassien, un texte fondateur dans l’histoire du monachisme occidental.
20Gen. XII, 1.
21Cassien,Collations, Cerf, p.101
22ps. LXX.
23Notamment dans le filmLes rivières pourpres II...
24Apologie à Guillaume, IV, 7-8

42



Le service dans l’Église Le service monastique

grande vertu du moine25. Après que les moines eurent cité la charité, l’humilité, lerenonce-
ment, sans faire de consensus, Antoine prit la parole et proposa la discrétion (c’est-à-dire, le
discernement). En effet, bien des moines humbles, charitables, ascètes ont finalement failli
à leurs engagements, dit-il. La discrétion permet de ne basculer dans aucun extrême. C’est
elle dont l’Écriture dit : « La lampe de votre corps, c’est votre oeil. Si votre oeil est en bon
état tout votre corps sera lumineux. »26 Antoine dit : « Elle discerne, en effet, toutes les pen-
sées de l’homme et ses actes, examine et voit dans la lumière ce que nous devons faire. »
Elle est donc la mieux à même de guider le moine vers la vertu. C’est donc une conscience
claire et une bonne intelligence de ses moyens qui forment lapremière qualité du moine !
Naturellement les moines réunis autour d’Antoine acceptèrent de l’élire reine des vertus avec
enthousiasme.

Sermon de saint Antoine aux poissons ;Antonio Vieira

Nous voyons donc comment le monachisme exalte des qualités éminemment sociales.
L’humilité, la charité... Quelles qualités sont mieux à même de faire fonctionner correcte-
ment n’importe quelle communauté ? « Dans la vie monastique on ne fait rien d’autre que
ce que ce que le Christ a fait en humanisant la vie divine. Nouscherchons à tout humaniser
dans le sens du Christ : le temps, le travail... Cela veut direque nous veillons à la qualité des
relations interpersonnelles, que nous prenons le temps. Ily a une liberté du moine : plutôt
que d’enfermer dans une structure, proposer une aventure. Le monastère est un espace pour
l’aventure avec Dieu, » dit l’abbé Hugues Chapelain. La qualité des relations interperson-
nelles, l’aventure... Comment ne pas associer maintenant le service monastique à l’amitié ?
Bien des moines l’ont fait. Citons notammentAbbaJoseph, dans lesCollations: « Le pre-
mier fondement de l’amitié véritable est le mépris des biensde ce monde et le dédain de tout
ce que nous avons (...) Il convient deuxièmement que chacun retranche ses volontés propres
(...) Le troisième procédé consiste à se persuader que tout doit passer après le bien de la
paix et de la charité. Le quatrième est de croire que pour aucun motif absolument, juste ni
injuste, il n’est permis de se mettre en colère. En cinquièmelieu, il faut désirer de guérir la
colère que notre frère a conçue contre nous, même sans sujet (...)Le dernier procédé consiste

25L’histoire est racontée dans lesCollations, seconde collation avecAbbaPaphnuce.
26Mt VI, 22.

43



Warren Pezé

à penser que l’on peut chaque jour émigrer de ce monde. »27 Il est difficile de distinguer ici
la différence entre préceptes d’amitié et règle monastique... Il semble que ce soit ce service,
l’amitié, celui qui rend le monde habitable, qui fait le lienentre les engagements collectif
et personnel, et qui a fait voyager ensemble Cassien et Germain à travers l’Europe romaine
pour fonder un monastère, qui forme le cœur du service monastique. « Il n’est pas de plus
grand amour que de donner sa vie pour ses amis. »28

Nous voyons donc que le service monastique se distingue par deux radicalités. Celle de
l’engagement individuel, à cause de la conversion que suppose le renoncement au monde, et
de l’application perpétuelle de la conscience à la perfection. Radicalité en même temps de
la vie collective, parce que cette conversion permet de former des communautés pour toute
la vie de leurs membres, qui s’aiment, comme des couples en fait, pour le meilleur et pour
le pire, en vue de construire le Royaume de Dieu, et ont à coeurde préfigurer le « cantique
nouveau » des élus devant le trône29. Contrairement à ce qu’ils disent, les moines changent
donc, d’une certaine manière, le monde, de façon passive, contemplative. Un site internet
dont je ne me souviens plus le disait parfaitement : « pour le moine, l’important n’est pas
de transformer le monde, mais de le transfigurer ». Ce n’est donc pas le moindre de leurs
services, que celui qu’ils nous rendent en nous montrant la véritable valeur du monde qu’ils
ont quitté, auquel nous pouvons être attachés à mauvais escient.

W.P

27p.165
28Jean, XV, 13.
29Apocalypse, XIV, 3

44



Le diaconat, ministère du service

Amaury Freslon

M INISTÈRE CONSACRÉ DE L’ÉGLISE DES PREMIERS SIÈCLESrétabli par le concile
Vatican II, le diaconat permanent reste bien peu connu de la plupart des catho-
liques. La tentation est grande de considérer le diacre comme un sous-prêtre, une

sorte de personnage à qui on autorise d’être marié et qui peutdonner certains sacrements
histoire d’aider les prêtres et de pallier la crise des vocations. C’est pourtant nier ici toute la
dimension particulière du diaconat, qui ne prend sens que dans le service. Pour tenter de voir
un peu plus clairement ce qu’est un diacre, j’ai interrogé lepère François Du Sartel, vicaire
général du diocèse de Tours et responsable du diaconat permanent pour ce même diocèse.
Mes capacités ne permettant pas une prise de note exhaustivede la conversation, le présent
article résume les divers points que nous avons abordés. Bien qu’il soit majoritairement ins-
piré des propos du père Du Sartel, il est également enrichi des conseils et de l’expérience
d’un diacre permanent du diocèse de Tours.

Saint Vincent, diacre et martyr, patron des vignerons

Un peu d’histoire

Le diaconat est apparu dès les débuts de l’Église, mais à disparu semble-t-il vers le VIe

siècle. Il est cependant difficile d’avoir une connaissanceprécise des diacres, puisque le
terme grecdiĹkonoc est plutôt générique, désignant le serviteur (ou la servante). Il semblerait
tout de même que les diacres avaient deux charges : d’une partle service des plus pauvres,
qui fut le souci de l’Église dès l’origine, puisque c’est à eux que Jésus s’est adressé, et
d’autre part de l’administration des biens matériels de l’Église naissante. Leur confier cette
double charge était particulièrement judicieux, dans la mesure où ils savaient gérer l’argent
en s’occupant d’abord des plus pauvres. Cependant, certains historiens estiment que cette
gestion si charitable pourrait avoir entraîné leur disparition.

45



Amaury Freslon

Nous connaissons les premiers diacres par les actes des apôtres. Il en est parfois égale-
ment fait mention chez Paul, qui parle aussi dediaconesses. On ne sait s’il désignait là des
femmes consacrées au même titre que ceux que nous venons de décrire, ou simplement des
personnes accomplissant des oeuvres de service. Il semblerait cependant qu’il y ait effec-
tivement eu des femmes chargés d’une responsabilité liturgique, notamment des baptêmes
des femmes (le baptême se faisait à cette époque par immersion, ce qui entraînait d’évidents
problèmes de pudeur si un homme devait baptiser une femme). Quoi qu’il en soit, l’Église
considère que l’ordination quelle qu’elle soit, dans la mesure où elle rend présent le Christ,
qui est un homme, en la personne ordonnée, ne peut être donnéeà une femme.

Il est intéressant de remarquer que le diaconat a été rétablipar le concile principalement
pour servir en Afrique. En effet les évêques ont pensé que lesdiacres permettraient d’ac-
compagner le développement de l’Église d’Afrique. Ironie du sort, il n’y a pas beaucoup
de diacres en Afrique. Par contre, il y en a de plus en plus dansnotre vieille Europe, et
ils contribuent grandement à dépoussiérer nos paroisses ennous appelant tous au service.
L’Esprit souffle où il veut...

Qu’est-ce qu’un diacre ?

Le diaconat est avant tout un ministère ordonné, et l’ordination lui donne un poids très
particulier. En premier lieu, l’ordination a, de façon générale, une dimension structurante
dans l’Église, elle l’organise à ses divers niveaux. Le diacre possède donc une place bien
particulière dans l’organisation de l’Église. Il n’est passimplement une personne très chari-
table ou un super enfant de choeur, il est un ministre de l’Église. Mais au-delà de cet aspect,
une personne ordonnée est une personne qui doit être présence du Christ. C’est là le sens
même du sacrement de l’ordre, qu’il soit donné à un diacre, unprêtre ou un évêque. La
personne ordonnée est partout signe du Christ qui construitet accompagne son Église. Le
prêtre, par exemple, n’a pas qu’une charge pastorale, il rappelle aussi que c’est le Christ qui
nous invite, qui nous rassemble, qui nous nourrit. Enfin, le diacre est ordonné dans son état
de vie : il ne peut ni se marier, ni se remarier s’il devient veuf.

La mission du diacre est celle du service, en écho à cette phrase du Christ : « Je ne suis
pas venu pour être servi, mais pour servir. » Il nous rappellequ’on ne peut être chrétien sans
servir, il nous invite à nous dire : « Moi aussi, je dois être serviteur. » Ce message, passe à
travers les trois dimensions de son ministère, parfois appelées les troistablesdu diacre : la
mission de charité, le service de la parole et le service liturgique.

La mission du diacre lui est confiée par l’évêque. Celui-ci l’envoie dans des lieux où il y
a un enjeu humain pour l’Église, par exemple dans les prisons, les quartiers défavorisés, mais
aussi dans des domaines auxquels on pense moins souvent et oùune présence chrétienne est
très importante, tels que le monde de la culture. Partout il manifeste une volonté particulière
de l’Église d’être présente là où se vivent des situations humaines particulières, difficiles ou
compliquées. Mais toute la force de cette mission est que le diacre est un lien entre le monde
de sa mission et l’Église. Ainsi s’il rend présent l’Église là où il va en tant que ministre, il rend
ensuite présents dans l’Église, par son témoignage et ses actes, les gens qu’il a rencontrés,

46



Le service dans l’Église Le diaconat, ministère du service

et peut les amener vers la communauté chrétienne. C’est pourcette raison que le diacre est
appelé leministre du seuil: il est un lien entre l’Église et le monde.

Le service de la parole consiste en la proclamation de l’Évangile. Cela peut paraître ano-
din, mais il est en fait très important que l’Évangile soit proclamé par le diacre. Le diacre,
lien entre les fidèles et l’Église, vient apporter la parole àl’assemblée. Le diacre peut éga-
lement être chargé de l’homélie. Quant au service liturgique, il consiste à servir la table du
sacrifice eucharistique, à inciter au geste de paix et à envoyer l’assemblée. Dans tout cela
s’exprime le ministère du diacre : c’est lui qui sert la tablecomme Jésus servit ses disciples
lors de la dernière Cène, c’est lui qui, après nous avoir invités à nous donner la paix, nous
renvoie « dans la paix du Christ ». Et si le diacre nous envoie,ce n’est pas juste pour passer
un agréable dimanche en famille. Si c’est le diacre qui nous envoie, c’est parce qu’il nous
envoie être comme lui serviteurs dans le monde.

Quelle est la vie d’un diacre ?

Le diaconat est avant tout de l’ordre de l’être, et non de l’action. Dans les milieux qu’il
fréquente depuis longtemps, le diacre témoigne par sa seuleprésence. Tous les gens qui le
connaissent ne voient pas en lui qu’un ministre de l’Église,mais voient dans cette personne
qu’ils connaissent bien quelqu’un vers qui aller. Être ordonné change le regard que portent
les gens, et ainsi se transforme la vie du diacre. Il est bien sûr sollicité pour des baptêmes,
des mariages et des sépultures, là où bien des gens préfèrents’en remettre au diacre plutôt
qu’à un prêtre qu’ils ne connaissent pas. Le diacre est aussi, comme tout chrétien, signe de
contradiction dans le monde. Il est souvent plus visible queles autres chrétiens et bouscule
ainsi les idées reçues des gens qui le fréquentent. Après l’ordination peuvent arriver beau-
coup de témoignages touchants, mais aussi des remarques souvent inattendues : « Je vous
savais catholique, mais de voir que vous vous engagez à ce point là, ça pose question ! »
L’engagement touche toujours plus quand ce sont des gens proches qui s’engagent.

Cependant, la mission du diacre et le service de la liturgie sont des choses prenantes.
Comment donc organiser sa vie ? Il n’existe pas de règle formelle. Dans le diocèse de Tours,
ne sont ordonnés diacres que des hommes qui n’ont plus la charge d’enfant en bas âge. De
même, la mission donnée à un diacre est, autant que faire se peut, proche de son milieu so-
cioprofessionnel. Il est bien évident que l’Eglise ne souhaite pas ordonner une personne qui
ne pourra pas concilier sa mission avec sa vie professionnelle ou familiale. Il reste cependant
que le ministère du diacre occupe, et que c’est une expérience particulière pour un couple.
C’est pour cela que le jour de l’ordination, la femme du futurdiacre est appelée et donne son
accord. C’est pour cela qu’ils suivent toute la formation ensemble. Demander à un couple
récemment marié de s’engager dans une telle aventure seraitdélicat, car il faut que le couple
soit déjà profondément soudé pour discerner s’il est capable de faire face à tout ce qu’im-
plique le diaconat. C’est pourquoi les hommes mariés admis au diaconat sont généralement
mariés depuis un certain temps. Mais s’il fallait donner lespriorités de la vie d’un diacre ce
seraient : la famille, le travail, l’Église.

47



Amaury Freslon

Comment le diacre est-il appelé ?

Le diacre est appelé par un prêtre ou une communauté. On lui propose de discerner une
éventuelle vocation à ce ministère. Cette phase de discernement n’a rien d’officiel, chacun
prend le temps qu’il souhaite, temps qui varie beaucoup d’une personne à l’autre. Ensuite, il
se présente au diocèse pour y suivre une formation. Assez rapidement, il rencontre l’évêque
qui décide alors s’il va être ordonné ou non. Bien sûr, devoirarrêter son cheminement vers
le diaconat est toujours une expérience difficile à vivre, demême que choisir ou refuser
quelqu’un est une décision délicate pour l’évêque. Mais il faut aussi reconnaître que tout
le monde n’est pas appelé au diaconat, et que ce n’est pas parce qu’un prêtre appelle une
personne que celle-ci doit devenir diacre. Le postulant estalors admis à cheminer vers le
diaconat. Il est d’abord, au cours d’une célébration, introduit lecteur et acolyte. Puis quelques
temps plus tard il est finalement ordonné. Cette façon d’êtreappelé par d’autres peu sembler
particulière. On peut cependant comprendre que peu de gens discernent d’eux-mêmes une
vocation vers ce ministère qui n’existe que depuis quelquesdécennies, c’est pourquoi il faut
que d’autres les appellent. Mais n’est-ce pas là en fait une bonne façon d’appeler ? N’est-ce
pas ainsi que les prêtres aussi devraient être appelés ? Si nous regardons en arrière, nous
verrons qu’autrefois, on appelait des hommes à la prêtrise.L’appel ne se discernait pas seul,
des gens en appelaient d’autres, leur disant de réfléchir au sacerdoce. Le père Du Sartel en
témoigne : « Si je suis prêtre, c’est parce qu’on m’a posé la question. »

Vocation

Autrefois, le service de la messe menait souvent à ce que l’ondemande à certains de
discerner une vocation. Aujourd’hui cela ne se fait plus, onattend que chacun se pose de lui
même des questions. Mais il est peut-être des personnes qui ne se posent tout simplement
pas la question alors qu’elles pourraient y répondre favorablement.

Comment vit on le diaconat lorsqu’on est prêtre ?

La réponse est en fait difficile à donner, car elle est extrêmement personnelle, je me
permets donc de reproduire directement les mots du père Du Sartel :« Ma manière d’être

48



Le service dans l’Église Le diaconat, ministère du service

pasteur, c’est d’être serviteur comme le Christ. » En effet,si le diacre est le signe du Christ
serviteur, le prêtre est signe du Christ pasteur. Pourquoi donc les prêtres sont-ils d’abord
diacres ? Il y a ici une certaine logique : le Christ lui-même atoujours été à la fois pasteur et
serviteur, et le lavement des pieds (souvent considéré comme le geste de Jésus qui caractérise
le mieux le diaconat), en est bien la preuve puisque Jésus rappelle que nous faisons bien
de l’appeller maître, mais qu’il est tout de même serviteur.Tout ceux qui sont allés à la
rencontre nationale des Chrétiens en Grandes Écoles ont pu approcher un peu plus cette
figure du Christ, maître et serviteur, c’est en fait là la figure du prêtre. Mais plus encore, il est
essentiel de passer par le service pour pouvoir être un bon pasteur. L’ordination diaconale est
donc d’une part une étape vers la charge pastorale, et d’autre part l’engagement fondamental
du pasteur à être le serviteur de ses brebis. Finalement, si on devait donner une réponse à
la question « Comment vit-on le diaconat quand on est prêtre ?», je pense que ce serait :
pleinement !

A.F.

49



Talassades



À la découverte des églises viennoises (7) : la
Ruprechtskirche

Sylvain Perrot

RETOUR DANS LERING... Après un petit détour par le XXe siècle, je vous emmène
cette fois dans la plus ancienne église de Vienne, la seule qui soit de plan et de style
romans. Elle se trouve au bord du Ring, dans sa partie la plus orientale, à quelques

centaines de mètres du canal du Danube1. Elle est consacrée à saint Rupert, Ruprecht en
allemand et Rupertus en latin2, fêté les 27 mars et 24 septembre3.

Le sel de l’histoire

L’église se trouve dans l’espace occupé dans l’Antiquité par la ville romaine de Vindo-
bona. Avec la chute de l’Empire d’Occident, la ville romaines’effondre et seules quelques
petites agglomérations d’habitat subsistent. C’est dans les environs de cette église que se
forme le noyau de la Vienne médiévale. C’était la paroisse deVienne, avant que cette fonc-
tion revienne à la cathédrale Saint-Étienne, en 1147.

Saint Rupert, sur une maison voisine

Si l’on en croit la légende, l’église fut fondée en 740 par Cunald et Gisalrich, deux com-
pagnons de saint Rupert qui fut en fait évêque de Salzbourg entre le VIIe et le IXe siècles.
Patron des bateliers spécialisés dans le transport de sel4, il est aussi, sans grande surprise,
le saint patron de la ville de Salzbourg, la « citadelle du sel»5. C’est lui qui y aurait fondé
le plus ancien monastère d’Autriche, le couvent bénédictinde Saint-Pierre. Aussi l’église
viennoise passe-t-elle pour être une fondation financée parla ville de Salzbourg, comme

1Descendez à l’arrêtSchewedenplatz...
2Ce nom est d’origine germanique et on le trouve sous les variantes suivantes : Hrodbert, Hroudperth,

Ruodpert, ou encore Hruetprecht. C’est l’idée d’une « gloire étincelante ».
3Cette date commémore la translation des reliques du saint deWorms à Salzbourg, à l’instigation de saint

Virgile. Le saint repose en partie à la cathédrale et en partie dans l’église abbatiale du monastère bénédictin de
Saint-Pierre.

4L’attribut de saint Rupert est un barril de sel.
5Le « Ruperti »-tagest jour férié à Salzbourg.

51



Sylvain Perrot

beaucoup d’églises consacrées au saint. Or l’influence de Salzbourg se fait sentir à Vienne
surtout entre 796 et 829, date à laquelle Vienne est intégréeau diocèse de Passau : la fonda-
tion de l’église est donc sans doute un peu plus tardive que leveut la légende. La première
attestation écrite remonte seulement à l’année 1200. Il s’agit d’un document où le duc Henri
II, dit Jasomirgott6, fait une donation au monastère des Écossais, entre autres Saint-Rupert,
qui est décrite comme étant alors la plus ancienne église paroissiale de Vienne.

Au Moyen-Âge, le sel était une marchandise de grande valeur,soumise à monopole
d’État : un fonctionnaire spécialisé veillait au grain. C’est juste à côté de l’église Saint-
Rupert qu’à partir de 1500 l’« Office du sel » vendait cette marchandise aux commerçants
de détail, dans un bâtiment qui portait le nom de « Maison de Prague », résidence secondaire
des ducs d’Autriche. Le même office s’occupait de l’entretien de l’église, dont la tribune
communiquait directement avec le bâtiment profane. En 1562, on voulut la désaffecter pour
l’utiliser comme magasin de sel, et en 1782, Joseph II ordonna sa fermeture, mais aucune
de ces deux décisions ne fut exécutée. Depuis 1813, l’égliseSaint-Rupert est intégrée à la
paroisse de la cathédrale Saint-Étienne.

Le roman de l’architecture

L’église, dans son état actuel, a fait l’objet de plusieurs changements et reconstructions.
Les étages inférieurs du clocher ainsi que la nef principale, construits vers 1130, sont les
parties les plus anciennes de l’édifice. Elles sont donc les plus vieilles maçonneries de la
ville conservées encore en usage ajourd’hui7...

Elle est fort abîmée pendant un incendie qui frappe Vienne en1276. On construit alors
l’abside et on élève la tour du clocher d’un étage supplémentaire, dont il reste les poutres
originales. Quelques fenêtres gardent la trace d’aménagements gothiques. On procède ul-
térieurement à d’autres modifications, notamment l’adjonction de la nef latérale au XIVe

siècle.

La Ruprechtskirche : vue extérieure et plan au sol

Mais les changements les plus significatifs se font au début du XVII e siècle, à l’époque
baroque : on agrandit les vitraux, on remplace le plafond de la nef principale par une voûte,

6Ce charmant surnom peut se comprendre ainsi : « Puisse Dieu m’aider ! », mais rien ne peut le confirmer.
7Vienne en effet compte quelques vestiges d’époque romaine,mais ils sont intégrés à des espaces muséo-

graphiques.

52



Talassades À la découverte des églises viennoises (7) : laRuprechtskirche

on construit un maître-autel de style baroque derrière la table d’autel de la période romane.
La décoration intérieure fut complétée au XVIIIe siècle, en particulier les bancs ornés de
marqueterie.

Au début du XIXe siècle, le quartier change un peu de physionomie : des bâtiments se
construisent, qui menacent ainsi l’abside qui doit être reconstruite ; inversement, la destruc-
tion de la « Maison de Prague » en 1832 conduit à apposer une façade néo-gothique, retirée au
XXe siècle, comme la voûte baroque remplacée par des poutres à l’image de l’état médiéval.

Les curiosités de l’aménagement

On mentionnera tout d’abord une inscription sur une des balustrades de la tribune :
« AEIOU 1439 », la devise de l’empereur Frédéric III. La signification de cette devise n’est
pas claire. Parmi les quelque 300 explications8 qu’on a pu lui donner, les plus populaires
sont :Aller Ehren ist Österreich voll9 et Austria erit in orbe ultimum10. La plaque commé-
more l’entrée de Frédéric III à Vienne le 6 décembre 1439 et non la construction de la tribune
qui, elle, date du XIIe siècle.

La sculpture de bois qui représente saint Rupert (d’environ1370) est anatomiquement
parlant surprenante — les mains partent directement du tronc, sans bras. Le saint ne porte
pas d’attributs, ou bien ceux-ci furent rajoutés plus tard.Sur le mur ouest de la nef latérale,
l’ancien retable du maître-autel comportait une peinture de Johann Georg Schmidt (1720)
qui montre le saint avec desputti portant ses attributs — sa crosse, un livre et des objets
contenant du sel.

Le sarcophage de saint Vitalis

Une Madone peinte peut être datée entre 1510 et 1520. L’enfant est tourné vers la Vierge
et saisit les tresses de sa mère. Cette sculpture était destinée à être placée en hauteur. Sur la
base est représenté un visage qui doit être interprété commeune figure de la lune, dans un
modèle peu fréquent de « Madone à l’enfant se tenant sur les cornes de la lune ». La Madone
de Lorette du rez-de-chaussée du clocher, provenant de Croatie et sculptée en bois d’ébène,
fut spécialement vénérée aux temps de la peste et des guerrescontre les Turcs (XVIIe siècle) ;

8Chiffre donné par la paroisse Saint-Rupert.
9« L’Autriche est couverte de tous les honneurs ».

10« Dans l’univers, l’Autriche existera toujours »

53



Sylvain Perrot

elle est flanquée à gauche et à droite de sculptures baroques qui représentent ses parents
Joachim et Anne et proviennent de l’ancien maître-autel baroque du XVIIIe siècle.

Le tabernacle, fondu en bronze en 1998, contraste avec les fonts baptismaux octogonaux
en marbre d’Adnet, placés juste devant, dont l’inscriptionA.M.D.I.E.M. signifieAnno MD
in æternam memoriam11.

On trouve près du mur nord de l’église, au-dessous de la tribune, le sarcophage de saint
Vitalis. Les reliques sont un cadeau offert par l’impératrice Marie-Thérèse à l’église Saint-
Rupert en 1765 et proviennent des catacombes de Rome. Le squelette est vêtu d’habits ba-
roques, les parties manquantes furent remplacées par de la cire.

Enfin, c’est dans l’église Saint-Rupert qu’on trouve les plus anciens vitraux de Vienne :
disposés au centre de l’abside, ils datent de 1370. En haut, on voit le crucifié avec la Vierge
et saint Jean et en bas, une Madone à l’enfant. On y trouve aussi 22 vitraux modernes...
Dans les années 1950 ont été réalisés des vitraux à l’effigie de saint Rupert, enseignant ou en
compagnie de Cunald et Gisalrich, les fondateurs de l’église. Les vitraux les plus modernes
sont organisés autour de deux thématiques : d’une part la louange de Dieu qui apporte le
salut dans les plus grandes difficultés (Daniel dans la fosseaux lions, Jonas et la baleine, les
trois enfants dans la fournaise) et d’autre part la louange de la création.

La vie paroissiale de cette église est très animée. C’est là notamment que chaque semaine
les jeunes Viennois font une prière Taizé. On rappellera à toutes fins utiles que celle d’Ulm
— qui est à chaque fois un grand succès musical — a lieu tous leslundis en cave à 18h30,
sauf le dernier lundi de chaque mois. On affiche complet, maisvenez quand même ! ! !

S.P.

11« En l’an 1500, pour mémoire éternelle ».

54



« Foi et politique »
Compte-rendu de la conférence du père Rougé le 7 février

Graciane Laussucq-Dhiriart

L E PÈREROUGÉ est prêtre de la paroisse Sainte-Clotilde (7ème) et aumônier des par-
lementaires. C’est dans le cadre de ce ministère auprès des hommes politiques qu’il
est venu parler, le jeudi 7 février, des rapports entre foi etpolitique, dans une salle

des Actes rassemblant pour l’occasion des croyants désireux de comprendre quel doit être le
rôle du « chrétien en politique » selon l’expression du père Rougé, et des athées plus préoc-
cupés par la volonté de comprendre le sens et la légitimité decertaines prises de position de
l’Église dans la vie politique, entendue ici dans son sens large. Deux attentes différentes mais
en fait extrêmement liées puisque les prises de position de l’Église ne peuvent être légitimes
que s’il est possible d’agir en politique à la lumière de la foi. Et les nombreuses questions
auquelles la conférence a donné lieu ont pu permettre à chacun de percevoir les enjeux de
cette passionnante réflexion sur les liens entre foi et politique.

Visite de George Bush au Vatican, en juin 2007

Partant d’une définition de la politique par rapport à la foi,le père Rougé a d’abord insisté
sur la nécessité de désacraliser la politique, en citant Benoît XVI : « la politique n’est pas
l’avènement du Royaume de Dieu, elle est l’instrument de l’établissement du royaume des
hommes ». Cependant, si le chrétien n’a pas à croire en la politique, puisqu’il ne croit qu’en
Dieu, elle est néanmoins utile et il n’a pas non plus à la dénigrer : « la valeur du chrétien
en politique ne doit pas être la résistance mais l’espérance» a souhaité le père. Le chrétien
n’a pas à céder au tableau noir d’une politique corrompue et avançant inexorablement vers
un monde privé de tout repère religieux. Prenant l’exemple de la question de la fin de vie,
venue au coeur des débats à l’occasion de la polémique déclenchée par l’affaire Humbert,
le père a rappelé que la loi Leonetti, votée à l’unanimité, nedépénalise pas l’euthanasie,
contrairement à ce que redoutaient de nombreux catholiques.

55



Graciane Laussucq-Dhiriart

Il a ensuite poursuivi cette distinction entre foi et politique, à l’aide de la distinction entre
foi et raison : l’instance de décision en politique n’est pasla foi mais la raison. Mais cela
ne signifie pas pour autant l’éviction totale de la foi parmi les critères de décision : elle y
a sa place en tant que soutien de la raison qu’elle « illumine »et « purifie » car la raison
humaine peut être obscurcie et seule la foi lui permet de dépasser ses propres limites. La foi
ne nie pas la raison mais l’épaule et la dépasse, et le chrétien en politique est celui dont la
raison travaille à la lumière de la foi. Le père Rougé a alors rappelé l’importance pour les
chrétiens de ne pas « sur-confessionnaliser » leurs positions et d’être capables d’en rendre
raison même si elles sont inspirées par la foi. C’est cette volonté de ne pas mettre de côté
la raison qui pourra éviter que les convictions éthiques deschrétiens ne soient marginalisées
sous prétexte qu’elles seraient confessionnelles. L’argumentation doit être au premier plan
de l’exposé par un chrétien de sa prise de position en politique et doit remplacer l’autorité de
la foi. Parallèlement, l’indissociabilité pour le chrétien en politique de la foi et de la raison
implique de ne pas mettre de côté la foi : il est ainsi des sujets sur lesquels l’Église n’a pas à
prendre position officiellement (l’évêque sur les impôts locaux !).

Foi et politique

Cette réflexion sur la place à accorder aux convictions religieuses lors du choix de l’ac-
tion politique a conduit le père Rougé à rappeler, en fin de conférence, la distinction entre
« l’éthique de conviction » et « l’éthique de responsabilité», distinction utile mais cependant
très délicate, qui peut devenir un danger si elle conduit à justifier une action contraire à ses
convictions, car « être capable de prendre des responsabilités n’implique pas de renoncer à
ses convictions ».

Le refus d’un enfermement confessionnel rejoint le lien de la foi à l’universalité : le
Christ n’a pas donné sa vie seulement pour les catholiques mais pour tous, et le chrétien
en politique se soucie de tous. Quand l’Église prend une décision en politique, ce n’est pas
une communauté qui défend ses propres intérêts, mais elle vise le bien commun et la sauve-
garde de la dignité de chacun. Ainsi, lorsque l’Église condamne l’euthanasie, elle ne fait que
rappeler le premier devoir de la société, qui est de protégerla vie et d’assurer à chacun des
conditions d’existence dignes. L’Église n’est pas un lobbyet les chrétiens doivent refuser de
se laisser regrouper en une communauté particulière, dont on reconnaît l’importance mais

56



Talassades « Foi et politique »

qui ne serait en fait qu’un lobby, sous peine de trahir la vocation universelle de la Bonne
Nouvelle.

Enfin, le père a souligné le côté « actif » de la foi en politique: la volonté du chrétien
en politique est « accompagnée par la grâce de Dieu », qui donne le courage de tenir une
position.

À l’heure où s’ouvrent de nombreux débats autour de la question de la « laïcité positive»,
cette conférence a rappelé l’importance de la non-confessionnalité de l’État et de la primauté
de la raison dans le débat politique, tout en montrant le rôleessentiel et la légitimité de la
foi dans l’engagement politique du chrétien comme inspiratrice de l’action politique et des
prises de décision, soutien et instrument de la grâce de Dieutout au long de ce service.

G.L.-D.

57



Le Diable, qui nous empêche de servir notre prochain

Fumi Kurita

D’où vient le Diable ? Nous empêche-t-il de servir notre prochain ? Pourquoi ?

DANS LE LIVRE DE LA GENÈSE, la Bible s’interroge sur l’origine du mal. Pour voir
que le mal existe sous des formes très diversifiées, il suffit de considérer la conduite
des êtres humains depuis que l’homme existe. Le mot « diable »signifie « calomnia-

teur ». C’est-à-dire quelqu’un qui répand des mensonges méchants sur d’autres personnes.

Bien avant de créer le genre humain, Jéhovah, Dieu avait crééune multitude d’êtres
spirituels, qui étaient tous parfaits. La Bible les appelleles anges. L’ange qui plus tard se
rebellerait contre Dieu l’avait vu créer Adam et Ève, le premier couple humain. Il savait que
Jéhovah leur avait ordonné de remplir la terre d’humains justes qui adoreraient leur Créateur.
Il a vu là l’occasion d’obtenir honneur et prestige. Poussé par la cupidité, ce fils angélique de
Dieu a convoité ce qui revenait de droit au Créateur seul : l’adoration des humains. Au lieu
de rejeter ce mauvais désir, il l’a entretenu jusqu’à ce qu’il donne naissance à un mensonge,
puis à la rébellion.1

Silouhette de diable

Un des fils angéliques parfaits de Dieu a cédé à un mal, un mauvais désir et s’est fait
le Diable. La Bible décrit : « Chacun est éprouvé en se laissant entraîner et séduire par son
propre désir. Puis le désir, quand il a été fécondé, donne naissance au péché ; à son tour, le
péché, quand il a été accompli, enfante la mort. »

Il y a 2000 ans, on ne savait pas pourquoi les maladies existaient, à cause du manque
de connaissances médicales. Il n’est donc pas difficile d’imaginer que des gens aient pu
croire que tout le mal était dû à quelque chose comme « le Diable ». Mais de notre temps,
peut-on dire que le Diable n’existe pas ? Je pense personnellement que, si jamais le Diable
n’existe pas, tout le mal, la discorde, l’hostilité, le ressentiment, la jalousie, le désir excessif,
l’hypocrisie, la duperie, tout cela est dû aux humains eux-mêmes, et à notre existence elle-
même. Peut-être, dans ce cas là, faut-il comprendre que le mal vient de notre existence dès la

1Le DIABLE est-il bien réel pour vous ?, La Tour de Garde, 15 novembre 2005, Disponible sur
http ://www.watchtower.org/f/20051115/article_02.htm

58



Talassades Le Diable, qui nous empêche de servir notre prochain

naissance, qui ne sera jamais pardonnée. Je crois donc personnellement à la théorie du bien
originel plutôt qu’à celle du mal originel. C’est pour cela que l’idée qu’un malfaiteur est un
homme « possédé par un démon impur » me convient très bien.

Toute l’histoire du salut consiste à libérer les êtres humains de cette emprise du mal. Tel
est le but de la mission de Jésus. Les Évangiles présentent savie publique comme un combat
contre Satan, contre les forces du mal. Avant même de commencer son ministère, Jésus
affronte son Adversaire face à face, avant de le combattre dans la vie des êtres humains,
tant chez ceux qui sont possédés par des esprits impurs que chez les pécheurs et ceux qui
s’opposent ouvertement à Jésus par manque de foi.

Pour lire la Bible sur le diable, par exemple... - La faute originelle :Genèse3, 1-24 ;
- L’adversaire de l’homme :Job1 à 3 ;
- La tentation de Jésus :Matthieu4, 1-11 ;Luc 4, 1-13, 33-35 et 40-41 ;
- La parabole du semeur :Matthieu13, 3-8 et 18-23 ;
- La parabole de l’ivraie :Matthieu13, 24-30 et 36-43 ;
- La mission de Jésus : 1Corinthiens15, 24-28.2

Après avoir lu ces parties, on peut trouver que le but essentiel du diable n’est pas de
rendre les gens malades, ni de les tourmenter, et ni d’arrêter le progrès. Alors pourquoi tente-
t-il des gens, et les pousse-t-il à faire le mal ? C’est afin d’éloigner les humains de Dieu, afin
qu’ils ne croient plus en Lui. Dieu est Amour sans conditions. Ne pas croire en Dieu veut
dire de ne pas croire en l’amour du prochain purement et simplement.

Les chrétiens sont confrontés à l’adversaire. Il tentera toujours de les séparer de la se-
mence de la Parole. Plongés dans la mort et la résurrection deJésus, les chrétiens doivent
actualiser dans leur vie la victoire du Christ contre le mal.S’ils utilisent la seule arme effi-
cace, celle de l’amour de Dieu et du prochain, ce sera possible.

Ce que dit Saint Jacques : « Que personne lorsqu’il est tenté ne dise : c’est Dieu qui me
tente ; car Dieu ne peut être tenté par aucun mal et lui-même netente personne. Mais chacun
est tenté quand il est attiré et amorcé par sa propre convoitise. »3

Actus Caritatis

Domine Deus,

amo te super et omnia proximum meum propter te,

quia tu es summum, infinitum, et perfectissimum bonum,

omni dilectione dignum.

In hac caritate vivere et mori statuo.

Thérèse-Marie4

2Que dit la Bible à propos de Satan ou du diable ?, Yves Guillemette, ptre, Feuillet biblique, 1536, Dispo-
nible sur :http ://www.interbible.org/interBible/source/lampe/1999/lampe_991029.htm

3Dieu de parole. Parole du diable (Aporie 1983), Jean-ClaudeGrosse dans Aporie N˚2, 1983, Disponible
sur :http ://cahiersegare.over-blog.com/article-10640227.html

4C’est le nom que Fumi a reçu à son baptême lors de la veillée pascale 2008,ndlr

59







Prochain Sénevé :

La famille

À vos plumes !


