Séneve

Journal des aumoneries

Gleidinis bom barmberzigen Samavifer.

(in Samariber aber weifete, und fam babin, und ba tr ibn fabe, Jawmerde ibn fein; qing 30 fhe, verbant ibm. feine BWunden, und qof trein Tel unk Wein,
uind bub ibn auf fein Thier, wnd fibrete ibn in die Hecberge, wnd Wleqete fein,
By, Sugae, ap, f0. v, 53, 30

Servir

Paques 2008



Séneve@st le journal des aumaoneries catholique et protestante
de I'Ecole normale supérieure

« Le Royaume des Cieux est semblable a un grain de sénevé qu’'un
homme a pris et a semé dans son champ. C’est bien la plus getite
toutes les graines, mais, quand il a poussé, c’est la plusigrde toutes

les plantes potageres, qui devient méme un arbre, au panegoiseaux

du ciel viennent s’abriter dans ses branches. »1{881-32)



Séneve

Servir

Paques 2008

Equipe de rédaction :
Nicolas de Saxcé et Miriam Sofronia



Servir

Editorial

La priére ne suffit pas, le service fait le chrétien. Croireeglésus, dans I'Evangile des
deux sceurs, fait primer I'écoute de Sa Parole sur le sergiest mécomprendre Son ensei-
gnement. Car aucune hiérarchie ne doit étre pensée entréaresnécessités, et tout comme
la priere est le cceur de notre dialogue avec Dieu, le serviieédre au centre de notre vie
sur Terre. « Peut-étre, nous dira-t-on alors, mais cela rignra voir avec Jésus, et 'Eglise
n'a jamais eu le monopole de la charité! » Afin de répondre aatgsctions, nous souhai-
tons ici comprendre (et expliquer ?) pourquoi le chrétieluspue tout autre, se doit de se
faire serviteur de son prochain, puis déterminer en quoitsaité se distingue de la solida-
rité gu’on peut attendre de tout homme, en ce qu’elle esspatisable a la viabilité de la
société dans laquelle il vit.

Certainement, c’est pour avoir part a la vie éternelle queisioaous aidons les uns les
autres : comme Jésus nous a dit « celui qui voudra devenirdy@armi vous sera votre
serviteur », nous nous efforgons d’accomplir de menus sesyen vue d’obtenir une place
dans la Royaume de Dieu. Mais cela n’est pas assez si nousngouivre réellement a
I'image de notre Seigneur Jésus Christ, car I'Eucharisteshpas la manne, « servir » n’est
pas « rendre service » ! De méme gu'il a fallu que Dieu se livilh@amanité pour racheter
ses péchés, il faut que le chrétien s’offre aussi sans résecelui qu’il sert. Ce n’est qu’ainsi
gue nous pourrons aimer « en actes et en vérité. »

Ne soyez donc pas surpris du peu d’articles dans ce journatrgitent de « servir »
dans le sens matériel du terme (presque tous pourraientitslier Servir Diey, cela est
bien naturel : s’il faut donner sa vie, peut-on envisager umalleure cause que celle de la
plus grande gloire de Dieu ?

Nicolas de Saxcé et Miriam Sofronia



Sommaire

Editorial . . . . . . .. 2
Theme: Servir 5
Définitions 6

Autorité et obéissance
Servane Michel . . . . . . . 5]

En tout, aimer et servir
Henride Parseval. . . . . . . . . . . . . e 11

Christ maitre et serviteur 14

« Et elle le(s) servait... »

Sylvain Perrot . . . . . . . . 14
Prendre la peine

Pierre Chambert-Protat. . . . . . . . . . . .. .. . ... . 22
Servir son prochain 30

Le scoutisme, école du service.
Quentin Delacour et Agnésde Ferluc. . . . . .. .. .. ... .. .. ..... 30

Le service missionnaire aujourd’hui
Jeanne-Marie Martin . . . . . . . ... e 32

Le service dans I'Eglise 38

Le service monastique
Warren Pezé. . . . . . . . . . 38

Le diaconat, ministére du service
Amaury Freslon . . . . . . . e 45

Talassades 50

A la découverte des églises viennoises (7)Rigrechtskirche
Sylvain Perrot . . . . . . . . 51

« Foi et politique »
Graciane Laussucg-Dhiriart . . . . . . . ... 55

Le Diable, qui nous empéche de servir notre prochain



Sommaire

Fumi Kurita



Servir




Autorité et obéissancé

Servane Michel

Faire la volonté du Pere

UN HOMME AVAIT DEUX ENFANTS. S’avancant vers le premier, il dit : "Mon enfant,

(( va-t'en aujourd’hui travailler a la vigne." Répondant uieti dit : "Je ne veux pas". »
Le Christ sait qu'il est difficile d'obéir ; c’est pourquoipkopose cette image si fami-

liere de la rébellion contre I'autorité paternelle, commoapde départ de son enseignement
sur 'obéissance. L'adolescent - voyons-le ainsi - refusgé&tuter un ordre pourtant donné
avec affection : « Mon enfant ». Mais le primo primi est viter@eg : « puis s’étant repenti,
il y alla. S’avancant vers le second, [le pére] lui dit la mé&hese. Répondant, celui-ci dit :
"J'y vais, Seigneur"; et il n'y alla pas. Lequel des deux alavolonté du pere ? lIs disent :
"Le premier"”. »

L’enfant prodigue ;Julius Schnorr von Carosfeld (1856)

La conclusion que tire le Seigneur de cette parabole estmaigme vue sans lien avec le
probleme évoqué. En effet, Jésus leur dit : « En vérité, jes\bs que les publicains et les
prostituées vous précedent dans le royaume de Dieu. Caeseamu vers vous dans un che-
min de justice, et vous ne I'avez pas cru; les publicainsseptestituées I'ont cru. Et vous,
voyant cela, vous ne vous étes pas davantage repentis favatig@our le croire! % Si des
pécheurs publics peuvent ainsi se gagner le Cceur de Dietiggilsment que d’apparents
bons croyants, c’est qu’ils ont trouveé la voie royale, cdidd’humilité : acceptant I'exigeant
message de conversion, ils ont confessé leur péché et lsambdun enseignement. Les
pharisiens, au contraire, ont refusé de reconnaitre que [evait, pour leur signifier sa
\Volonté, passer par une autre voie que celle de leur propegétation de la Loi. Refuser

L auteur de cet article n’est pas philosophe; ses réflexsmmg motivées par un intérét profond pour la
guestion mais ne prétendent pas constituer une positi@remient justifiee. Elles reposent par ailleurs sur une
culture thomiste plus que sur une étude approfondie desstetten appellent a I'indulgence des spécialistes
face a d’éventuels manques de rigueur.

2Mt, 21, 28-32.



Définitions Autorité et obéissance

d’écouter I'envoyé de Dielrevient donc a s’enfermer a l'intérieur de ses proprestoeis,
orgueil subtil qui est déja une forme de désobéissance £bieu.

La figure universelle du pere et celle, historique, de JeayiiBte, évoquent deux aspects
de l'autorité, qui correspondent aux dimensions natureflsurnaturelle de I'obéissance.
Chez les deux fils de la parabole est présente, bien que demalifférente, une bonne vo-
lonté de fond vis-a-vis de ce que leur demande légitimenegmtte, méme si la maniere d'y
répondre est marquée par les imperfections propres dewhaeuméme chez les Juifs venus
écouter le Baptiste existe au moins une ouverture a cettdeparessentie comme venue de
Dieu. La base de I'enseignement du Christ sur I'obéissasicprécisément cette ouverture
présente en chacun, cette disposition naturelle de larr@giseconnaitre la Iégitimité d’'une
autorité extérieure Cette attitude, que d’aucuns attribueront a une faibldsspigement
chez l'adulte censé étre indépendant, correspond parfaite au contraire, a la nature de
I'intelligence et de toute la personne humaine.

Pourquoi obéir ?

Si l'attitude de foi n’est pas contraire a la dignité de lasaa, c’est que I'obéissance -
celle de I'intelligence a une Vérité qui la dépasse, et adléa volonté a une loi qu’elle peut
ne pas comprendre entierement - reléve intrinsequemerat denldition naturelle de I'étre
rationnel. Une premiere définition de l'autorité la présecwmme « tout ce qui détermine
une action ou une opinion par des considérations étrangéaesleur intrinseque de I'ordre
intimé ou de la proposition énoncé& A premiére vue, une telle conception heurte la dignité
de l'intelligence, qui prétend ne faire sienne une penségaqur la valeur rationnelle qu’elle
lui reconnait. En effet on obéit d’abord et avant tout a latgéqui, parce qu’elle répond aux
exigences naturelles de I'intelligence, jouit au regaraelée-ci d’'une autorité intrinseque.
Rien ni personne ne pourra me convaincre que 2+2=5, costrielénce intellectuelle de la
vérité de 2+2=4. Je ne l'accepterais pas méme pour plairp@rsonne que jaime le plus.

Il s’agit la cependant d’'une obéissance touchant uniquemaeraison, la volonté entrant

a peine en jeu. Cependant les évidences purement int@lliestisont rares et, d’ordinaire,
I'obéissance engage aussi la volonté et les affects ; lant@lmasse a I'acte en présence de ce
que lintelligence lui présente comme un bien, soutenuenaru- par les affects attirés par
le plaisir. Vérité, bien, plaisir, sont donc les autorités opeuvent la volonté lorsqu’elle les
découvre dans un acte qui lui est demandé. Cependant biemdtes auxquels il faut obéir
reposent sur une autorité autre que celle de leur contenu.

Littré définit I'autorité comme le pouvoir de se faire obgiguvoir qui peut étre établi
selon le droit ou usurpé : dans un cas on obéit par soumissioseatie au droit et dans
I'autre, par soumission non consentie a la force. Selore akfinition, donc, le droit est
le principe de toute autorité. Si la volonté libre acceptesgeplier, c’est parce qu'elle y

3Venir « dans un chemin de justice », si I'on se référe au sdsigjbe du mot « juste », signifie suivre les
voies de Dieu, accomplir sa volonté. L'Evangile dit claissmhque Jean est un prophéte.

4Si cette prédisposition n’existait pas, aucune éducatesarait possible... On peut tout rejeter ensuite,
mais I'autodidacte absolu est une figure de pensée sandisatioa possible.

SEdmond SCHERERRevue de théologie et de philosophie chrétienome |, 1850, p. 66 (cité dans le
Dictionnaire technique et critique de la philosoplidfi@ndré Lalande, Paris, PUF, 1968).



Servane Michel

voit un bien fondamental : la survie, ou du moins la sécuritéadpersonne (cf. les théories
du contrat social), et I'organisation de la vie communelé&el, surtout dans le contexte
des sociétés industrialisées, requiert de toute évidendélégation des pouvoirs & un tiers.
L'obéissance aux lois ne se fonde pas alors sur I'apprécigérsonnelle du citoyen quant &
leur contenu mais sur le principe qu’elles incarnent, letd€@est d’ailleurs cela-méme qui
justifie le refus d’obéir face a des lois injustes : a partingament ou une loi nie la dignité
ou les droits fondamentaux des personnes, elle se coupendipprqui fonde son autorite,
puisque le droit est établi en vue du bien des persdnnes

D’ou vient alors la tentation, toujours présente au fondliBgae personne, de remettre
en cause, par la désobéissance, un ordre si solidement &ngkn rationnel? Il 'y a le
sursaut des sentiments, qui nous portent plus souventelaesas de I'individualisme que du
service du bien commun ; mais aussi la révolte plus fondaatedt « ni Dieu ni maitre » : ne
pas se soumettre, n’obéir qu’'a soi sont les exigences d'esedabellions les plus profondes
de I'étre humain. Le cri des anarchistes rejoint l'insimoatdu Tentateur, « \Vous serez
comme des dieux », c’est-a-dire vos propres maitres. Lepgradinel éclaire singuliérement
le probléme de la révolte contre I'autorité. Lhomme en t&voefuse de rester tributaire de
sa condition de créature : son étre, sa vérité, son biemhtid&terminés par un autre, si bien
gue sa liberté n’est pas absolue. Or cette soif d’absolu pasillégitime, elle est seulement
dans ce cas mal placée. La vraie racine de I'obéissance pdemevenir a ce désir d’infini
pour donner a l'autorité une justification plus profonde geke du contrat social.

L'autorité : bien commun, service et responsabilité

Le Créateur aurait pu donner aux étres vivants toutes lescitép nécessaires pour se
développer de maniére autonome et pourtant il les a faitsraignts pendant toute une par-
tie de leur vie. Or, cette phase semble étre la plus longuesg@m@ent chez les étres dotés de
raison, qui ont besoin d’une longue éducation avant d’a@gl&@utonomie. Lintelligence,
avec tout son pouvoir, ne peut se suffire a elle seule. Aimtefdépendance entre les créa-
tures et spécialement entre les étres humains releve dispesition du Créateur, qui veut
reproduire a diverses échelles le lien qui l'unit & ses aréat en leur confiant la responsa-
bilité les unes des autres. C’est pourquoi I'autorite, lgugl’elle soit, aura d’autant plus de
légitimité qu’elle ressemblera davantage a Celle dontesitd’expression. Et, du fait qu’elle
n'est que le reflet de la seule autorité qui trouve son fonadeereelle-méme, celle de Dieu,
elle se réalise pleinement lorsqu’elle est vécue commemnwceeen vue du bien de ceux qui
obéissent. « L'autorité qui agit n’est pas une abstracfdie.est incarnée dans une personne
qui vit; elle est une personne. En s’exercant, elle se duligprés des intentions. Et il en
résulte gu’elle change complétement de nature selontiide qui 'anime. Il y a I'autorité
qui abuse du pouvoir et du savoir-faire dont elle dispose pabordonner les autres a ses
fins particulieres, et qui ne cherche qu'a s’emparer d’eux pes mettre a profit : celle-la
est asservissante. Il y a I'autorité qui use du pouvoir etadwis-faire dont elle dispose pour
se subordonner elle-méme, en un sens, a ceux qui lui sonisairqui, liant son sort a leur

SReste a savoir comment définir ce bien, et c’est la que la makodroit révéle son insuffisance, quand
elle ne repose pas sur une philosophie de 'homme admise@psaiéds Iégislateurs. D’ou aussi I'importance
de mentionner dans une constitution les principes fondéam&mle cette philosophie, que les citoyens doivent
eux aussi accepter.

8



Définitions Autorité et obéissance

sort, poursuit avec eux une fin commune : celle-la est linéety Elle est libératrice pour
celui qui commande et pour celui qui obéit, car alors ils eechent un bien qui les dépasse
tous deux et les fait grandir. En obéissant a I'ordre d’urésigpir on participe a I'édification
d’un bien commun gu’on ne soupconne pas forcément de I'énheférieur.

222> e e

Liberté et Autorité

Trouver la liberté dans I'obéissance nécessite un retougnea 180° de la perspective
habituelle a notre esprit. Si I'on renonce a considérer B@ume une divinité cherchant a
assouvir une quelconque volonté de pouvoir, on peut cordpeegue le principe de la Créa-
tion est 'amour infini d’'un Dieu qui ne cherche qu’a en faignBficier ses créatures sansy
trouver le moindre accroissement de gloire ou de puiss®&aes ces conditions la condition
d’étre créé n’apparait plus comme une humiliation en sdiaetepter par I'obéissance peut
devenir réellement libérateur.

A qui obéir ?

Les tenants de I'autorité peuvent ne pas correspondre reera@loigner diamétralement
de cet idéal, il reste que le devoir d’obéissance n’est pastifin du mérite de ceux envers
qui il s’exerce. Outre la possibilité de mener une actionleigu politique Iégitime voire
nécessaire, le chrétien dispose de la certitude que I'sdnéi® est pour lui un chemin de
vertu : « Que tout homme soit soumis aux autorités qui exédeepouvoir, car il n'y a
d’autorité que par Dieu et celles qui existent sont étaldas_ui. Ainsi, celui qui s’oppose
a l'autorité se rebelle contre I'ordre voulu par Dieu, etriglselles attireront la condamnation
sur eux-mémes 3Voir Dieu dans les autres, tel est le chemin qui doit condeighrétien a
aimer I'obéissance, au point de pouvoir se soumettre méme auwtorité humainement peu
attiranté. Les chrétiens ont cet avantage que, en obéissant, ilsjpeati une vertu, aidés de
la grace divine, avec I'assurance d’étre sur la bonne vesg|lgdils suivent les indications de
ceux que Dieu a constitués pasteurs de son peuple.

L. LABERTHONNIERE, Théorie de I'éducation, p. 28-38 (citérts le Dictionnaire technique et critique
de la philosophie).

8Saint Paul, Lettre au Romains, XIII , 1-2.

9C’est ce qui pouvait faire dire a saint Vincent de Paul : « Lasvypes sont mes maitres ». Des maitres exi-
geants, parfois acariatres et ingrats (voir les scene®ssipes du film de Maurice Cloche, Monsieur Vincent,
de 1974) : leur autorité est celle de la dignité humaine bidaui demande justice, ou, plus surnaturellement,
celle du Christ qui souffre en eux.



Servane Michel

Le représentant du Christ peut n’étre pas orné de toute®tésswgue nous estimerions
nécessaires a sa charge, et pourtant il a la grace et lassestle 'Esprit Saint des qu'il
s’agit de guider les fidéles dans les domaines de la foi et atale. Ici intervient la vision
surnaturelle, que seule donne la foi, et qui permet de pasder I'appréciation purement
subjective et naturelle sur la personne pour ne voir en ekkelg Christ. C’est ainsi que la
juste maniére de vivre I'autorité peut aussi dépendre deparrse de ceux qui y sont soumis.
Une attitude habituelle d’écoute, de docilité, de pronuplit & exécuter les taches confiées
donne l'autorité nécessaire au moment de faire les remargpeortunes a un supérieur.
Pour un chrétien cette interaction est particulieremepirtante, puisque il est lui-méme
I'Eglise, de sorte que d’un coté son comportement peut reefau détériorer I'autorité du
message évangeélique, et que par ailleurs il est respondalke fidélité de ses freres. La
communion des saints existe justement pour que la chardeuderité soit répartie entre les
fidéles : les uns enseignent et gouvernent soutenus paele mcessante des autres.

La liberté personnelle subsiste et méme grandit dans cétteithe : n'est pas libre ce-
lui qui agit par simple soumission, mais celui qui, voyantestl le bien, y adhére de toute
sa personne; il 'accomplit alors par amour du Bien lui-mé@kéir par égards pour I'au-
torité est un des premiers degrés de I'obéissance, maesaeaike peut se perfectionner que
dans la liberté de I'amour, quand I'origine du commandenméntporte plus : ordre d’'un
supérieur, conscience personnelle ou force des circaregateviennent autant de voies que
prend Dieu pour manifester sa volonté. Mais si surgissadanilit d'autorité, a qui revien-
drait la primauté ? La conscience propre est toujours liiégtsuprémé&, a laquelle chacun
est tenu d’obéir. Cependant il importe gu’elle soit biemiée, afin de ne pas étre obscur-
cie par de mauvaises habitudes ou une trop grande emprisei@sents. Une conscience
éclairée rend libre, puisqu’elle montre le bien; elle estdix de Dieu en nous, qui appelle
doucement sans contraindre, si ce n’est par la force déattrad’un amour qui s’offre.

Comme utile complément a ces réflexions, il est vivementeitlésle consulter les pa-
ragraphes du Catéchisme de I'Eglise catholique consadigstarité (troisieme partie, pre-
miere section, ch. 2, art. 2), et a la conscience (88 1776 d)1a@si que le Compendium
de la doctrine sociale de I'Eglise.

S.M.

10Cf CEC, §1776 : « Au fond de sa conscience, I'homme découvpedsence d’une loi qu'il ne s’est pas
donnée lui-méme, mais a laquelle il esttenu d’obéir. Cetbe qui ne cesse de le presser d’aimer et d’accomplir
le bien et d’éviter le mal, au moment opportun résonne damtintiité de son cceur ... C'est une loi inscrite par
Dieu au cceur de 'homme. La conscience est le centre le piusdret le plus secret de 'lhomme, le sanctuaire
ou il est seul avec Dieu et ou sa voix se fait entendre » (GSHLEJ&2 : 1782 L'homme a le droit d’agir en
conscience et en liberté afin de prendre personnellemendglgsions morales. " L'homme ne doit pas étre
contraint d’agir contre sa conscience. Mais il ne doit pas émpéché non plus d’agir selon sa conscience,
surtout en matiére religieuse " (DH 3).

10



En tout, aimer et servir : le service au travers des Exercices
Spirituels de St Ignace de Loyola

Henri de Parseval

une poignée d’entre-nous a été formée dans une prépa lassgisurnommeée la
«BJ» (« Boite Jésuite »), dont la devise, « servir », tranelvac le carcan compétitif
de la préparation stricte des concours. Ce simple mot testabile de fond, travaillant notre
quotidien comme projetant nos esprits vers I'avenir. Pagsurer les talas non adeptes du
vocabulaire ginettois, la description du Lycée Sainte @igwve s’arréte ici. Cet article se
veut un hommage a sa devise tout imprégnée qu’elle soit déustiité Ignacienne.
En effet, le service est au fondement de la compagnie de 3é&usntinue d’en étre le
moteur?, grace a la source intarissable de®rcices Spirituelde Saint Ignace de Loyola.

Le lecteur sera indulgent avec 'auteur de cet article qaipds encore eu la chance de
pratiquer cegxerciceset n'oserait donc prétendre les avoir pleinement com@rast avec
I'aide précieuse du Pére Nicolas Steeves, s.j., qu’il a pse@bler quelques extraits et vous
offrir la présente méditation.

Q VANT D’AVOIR LA CHANCE d'intégrer 'ENS et par la de découvrir 'aumonerie tala,

« L’homme est créé pour louer, révérer et servir Dieu notre Signeur et
par la sauver son ame. »

Ce constat introduisant l&xercices Spirituefspeut choquer par le déterminisme qu'il
semble imposer dans notre vie spirituelle, qui rejoindeaitela nos vies biologique et so-
ciale déterminées par nos génes et notre environnemenapPatente atténuation de notre
liberté n’a plus lieu d’étre si I'on considere que « étre qréar », c’est « étre appelé a». C'est
garants de notre liberté que nous devons répondre a notatimo@u service, par laquelle
Dieu nous attire a Lui.

Cette démarche ne va pas de soi, et demande un long discetnameours duquel le
retraitant est appelé a I’hnumilité, a ouvrir ses yeux et smica I'amour que Dieu a pour lui.

LAinsi I'expriment lesFormules de la compagnie de Jésapprouvées et confirmées par les souverains
pontifs Paul Ill et Jules lll, le jésuite est appelé a « cortibgiour Dieu sous I'étendard de la croix et servir le
Seigneur seul et 'Eglise son Epouse. »

2Extrait de la premiére Homélie du nouveau Pére Général dertap@gnie :« Le prophéte Isaie nous dit que
nous avons tous été appelés a servir, et que nous sommesiticigla précisément : servir. C'est un message
clair, concernant notre mission en tant que jésuites, iemstpeuple de Dieu. Dieu fait de nous des serviteurs,
et ce faisant, Dieu y trouve son plaisirHgmélie de la messe de remerciemelitnanche 20 Janvier 2008.)

3Principe et fondement.a référence de cette citation comme des suivantes est :ndtégde Loyola,
Exercices Spiritueldraduction de Edouard Gueydab, sj Desclée de Brouweaieith, Christus numéro 61,
Paris, 1986.

11



Henri de Parseval

Les Trois degrés d’humiliation

Cette méditation débute la deuxiéme semaine d’exerci@st §nace y présente trois
sortes d’humilité par une gradation détruisant progressent les barriéres d’orgueil dres-
sées entre 'ame et ’Amour du Seigneur.

La premiére rappelle au chrétien la profondeur de la fidélité Loi. Elle « consiste a
m’abaisser et m’humilier autant que cela est possible paarjgbéisse en tout a la loi de
Dieu Notre Seigneur. De sorte que si on faisait de moi le malrtoutes les choses créées
en ce monde ou s'’il y allait de ma propre vie temporelle, jevigagerais pas de transgresser
un commandement, soit divin, soit humain, qui m'oblige speisie de péché mortel. »

La deuxieme fait que « je me trouve a un point que je ne veux aitathe a avoir la
richesse plutdt que la pauvreté, a vouloir I'honneur plaige le déshonneur [..] étant égal
le service de Dieu notre Seigneur et le salut de mon ame »e k@ivice apparait, comme
la pierre de touche pour une juste humiliation. En outre, adait les critéres, voire la fin
d’une vie humaine « réussie » : la richesse, I’honneur, laelde la vie, se trouvent relégués
en seconde position face a la vocation véritable de ’hon@test en voulant servir que I'on
trouve I’humilité, qui n’a d’autre but que celui-ci.

La troisieme est « I'humilité la plus parfaite », et parleldenéme : « C’est quand [...],
la louange et la gloire de sa divine majesté étant égalesjmiter le Christ et lui ressembler
plus effectivement, je veux et je choisis davantage la paéwavec le Christ pauvre que la
richesse, les opprobres avec le Christ couvert d’'opprobedes honneurs; et que je désire
davantage étre tenu pour insenseé et fou pour le Christ gpiietaier a été tenu pour tel, que
sage et prudent dans le monde. »

Si cette troisieme humilité est pleinement vécue, elle e gee nous amener « a l'imiter
et le servir davantage, si le service et la louange de saedMajesté devait étre plus grand ».

L’humilité est une condition nécessaire au service, leqodl étre gratuit, a I'image de
I'amour du Christ, image qui ne se limite pas au geste mémes anae que l'on peut en
attendre. « Le serviteur n’est pas plus grand que son msftre.

Ad Amorem

Notre humble pélerin continue son cheminement spiritugjta la quatrieme semaine
ou 'attend la « Contemplation pour parvenir a I’Amour ».

Deux observations lui sont alors données : que « 'amourgioinettre dans les actes
plus que dans les paroleset que 'amour consiste en une communication réciproque, no
pas un simple « donnant donnant », mais un don entier de céajue & celui qu’on aime
et qui nous aime. Pousseé par la priere, le pélerin est enswité « a se voir en présence
de Dieu notre Seigneur, des anges et des saints qui intetqgaalér [lui] », pour que s'éléve
du cceur la demande d’'une « connaissance intérieure de tbigneecu, pour que moi, le
reconnaissant pleinement, je puisse en tout aimer et srdivine majesté. »

Les quatre méditations qui suivent ce doux rythme semblkaliderespiration, un va et
vient entre le caeur de 'homme et Dieu. Le cceur purifié conteri@s dons de Dieu pour
lui, pour et par toute la création, un don tellement fort queu3’offre lui méme en sacrifice

4
Jn, 13, 16.

50n peut associer a cette remarque la parole du Christ : « liffiesas de me dire "Seigneur, Seigneur!"

pour entrer dans le Royaume des cieux ; mais il faut faire lanté de mon Pére qui est aux cieux. » (Mt 7, 21)

12



Définitions En tout, aimer et servir

pour ’humanité. Et s’éléve vers le Seigneur, non pas unplsitbuange « dans les paroles »,
mais une volonté de s’offrir a son tour tout entier :

« Prenez, Seigneur, et recevez toute ma liberté, ma mémureintelligence et toute ma
volonté, tout ce que j'ai et tout ce que je possede. C’estioigas tout donné, a toi Seigneur,
je le rends. Tout est a toi, disposes-en selon ton entiemnté@l Donne-moi seulement de
t'aimer et donne-moi ta grace, elle seule me suffit. »

Saint Ignace de Loyola, fondateur de la Compagnie de Jésus

« L’Amour dans les Actes »

Parler et méditer sur le service est parfois aussi hasamieziparler de la pauvreté pour
un homme riche. L'on peut avoir de belles réflexions sans éolegpetit doigt. Le service
ne va pas de soi, d'autant plus s'il doit étre fait dans unéugéaauthentiqgue. Nous ne
pouvons y arriver seul. On ne peut servir sans aimer, et l@peaut aimer sans se savoir
aimé de Dieu, et ouvrir pleinement son cceur a ses dons. 84t pas donné a tout le monde
d’avoir du temps pour vivre une retraite de St Ignace, ledsfren sont accessibles a qui
sait prendre le temps de se faire humble et de reconnaitog@edes graces regues, pour
pouvoir activementles faire fructifier. Le service, dans toutes ses dimensisise lien fort
qui unit nos vies spirituelle et terrestre, c’est lui quirpet, a la suite de la Petite Thérese,
de «faire de maniére extraordinaire des choses toutesainebn »

H.P.

Je remercie le Pére Nicolas Steeves, s.j., pour son aiddelaheix de mes lectures, et
Ginette, pour ces deux belles années de prépa.

Spascal dans sd2ensée®ppose avec justesse Paresse et Orgueil comme les deupauxécueils du
cheminement humain.

13



« Et elle le(s) servait... »

Sylvain Perrot

cache une figure du Nouveau Testament qui au premier aborehmaes pas jouer

de role majeur. Cette femme n’a pas de nom, du moins les Elsiggéne lui en
donnent-ils pas. Et pourtant ils sont trois a en parler : Matt, Marc et Luc. Cette femme
fait dans les trois synoptiques une apparition breve, deukas versets. Elle appartient
aux nombreux témoins et méme bénéficiaires des miracles éésga du Christ. Sitét la
thaumaturgie accomplie, il nous est dit qu’elle assure feise C’est a ce serviteur du
Christ que je vais consacrer ces quelques lignes, cette éequinest une des premieres a
rencontrer le Christ : la belle-mére de Simon-Pierre.

DERRIERE CETTE CITATIONde I'Ecriture que j'ai choisie pour titre de cet article, se

« Etant venu dans la maison de Pierre, Jésus vit sa belleatige, avec la figvre. Il lui
toucha la main, la fievre la quitta, elle se leva et elle leaéry (Mt 8, 14-15)

« Et aussit6t, sortant de la synagogue, il vint dans la maigeo@imon et d’André, avec
Jacques et Jean. Or la belle-mére de Simon était au lit aviéwie, et aussitot ils lui parlent
a son sujet. S'approchant, il la fit se lever en la prenantgardin. Et la fievre la quitta, et
elle les servait. » (Mc 1, 29-31)

« Partant de la synagogue, il entra dans la maison de Simobell&emére de Simon
était en proie a une forte fiévre, et ils le prierent a son s8etpenchant sur elle, il menaca
la fievre, et elle la quitta ; a I'instant méme, se levant edkedervait. » (Lc 4, 38-39)

Contextes

Sile récit est globalement le méme chez les trois synopgidlexiste néanmoins quelques
difféerences qu’il me parait intéressant de relever, afiréfiéchir au sens du service que cette
femme accomplit a la fin de I'anecdote. La trame est la méma gteat la rapporter a un
schéma simple, qu’on retrouve a plusieurs reprises dars/Asgiles : le Christ est de pas-
sage dans une ville, on vient le voir pour lui parler d’'un ndelail rentre dans la maison,
guérit et repart.

Un lieu, une époque

L’action se passe dans les trois Evangiles au méme endroits sommes a Caphar-
nadm. L'église actuelle de Capharnatim, sorte de soucou@eteaui surplombe I'ancienne
basilique paléo-chrétienne elle-méme construite a I'acgrhent supposé de la maison de
Pierre, se trouve a quelques metres des ruines de la syradetgtiest précisément ce lien
spatial qui est souligné dans le récit de Marc et celui de ldans les deux cas, Jésus sort de
la synagogue et va chez Simon Bar-Yonas, le futur Pierre e@aet nom est celui qu’utilise
Matthieu, tandis que les deux autres ne parlent que de Sitagemarque est d'importance.

14



Christ maitre et serviteur « Et elle le(s) servait... »

La place de cet épisode dans les Evangiles pose en effenesrtifficultés, & commen-
cer par son rapport a la bien connue scéne d’appel des agdfeangile de Saint Matthieu
est le seul a appeler le prince des ap6tres Pierre dans @gpassest d’ailleurs le seul qui
fasse mention de la scéne de la primauté de Pierre, ou il seee@voir ce nom et compa-
rer a un roc. Le rédacteur ne fait donc qu’anticiper ici sugueviendra dans la suite du
récit. Quant a la scene de I'appel des quatre (Simon et Addegjues et Jean), elle a déja
été racontée quand vient la guérison de la belle-mere deePopri suit le Sermon sur la
Montagne.

Une belle-mére

S’agissant des autres apotres, les trois récits diverGehii de Marc est le plus logique
et attendu : Jésus arrive en Galilée, appelle ses quatragreedisciples et se rend a Ca-
pharnaliim ou il soignera la belle-mere de celui qui a accepté duivre. Le récit de Marc,
contrairement aux deux autres, donne des témoins a la gnélis cette femme : André,
Jacques et Jean sont explicitement présents. |l est boppleleaici que les quatre premiers
disciples appelés par le Christ forment en fait deux paieefa@tes : Simon et André d’'un
cOté, les fils de Zéebédée de l'autre. lls ont donc en commuwo'ane attache familiale
explicite dans le Nouveau Testament, ce qui est assez &ndiille pére de Jacques et Jean
nous est connu de nom — et méme on sait de lui qu’'il péchait seedils quand le Christ
est arrivé —, il nous est aussi donné de rencontrer leur nz@rg uh passage de Matthieu qui
peut nous faire sourire : la mére des deux apdtres demandteea &sus de garder, dans la
vie de l'au-dela, une place a sa droite et une a sa gauche @®filss Au moins a-t-elle eu le
courage de le lui demander En outre, la mére des fils de Zébédée est mentionnée comme
faisant partie des femmes au tombeau.

Guérison de la belle-mére de Simomgsaique, église Saint-Sauveur-In-Chora, a Istanbul

A défaut de trouver la mére de Pierre, nous avons ici sa badie, et ce passage est cité
dans l'invective contre les détracteurs du mariage qui estoaur de la quatrieme homélie

1La méme demande est formulée dans I'Evangile de Marc, astigér les deux principaux intéressés...

15



Sylvain Perrot

de Saint Jean Chrysostome sur Ozias

« Et Pierre, le fondement de I'Eglise, 'amant passionné ¢wist, cet ignorant qui
confondait les orateurs, cet homme sans éducation qui felenlaouche aux philosophes,
qui mettait la sagesse grecque en pieces comme une toikgliae, cet infatigable voya-
geur, ce pécheur qui jeta ses filets dans tous les endroits med et du monde, n’était-il
pas marié, lui aussi? Il I'était : c’est 'Evangéliste quiusol’apprend, en disant : « Jésus
entra prés de la belle-meére de Pierre qui avait la fievre. »1(Jd@) S’il avait une belle-mere,
il avait donc une femme, il était marié. Et Philippe ? n'avbfias quatre filles ? S’il avait
quatre filles, il avait une femme, il était marié. Arrivons@rist : il était fils d’'une vierge,
mais il assista a un mariage, il fit son cadeau de noces. ol pas de vin, » lui dit sa mere,
et il changea I'eau en vin : il avait honoré le mariage de sagmée virginale. Son offrande
montra combien il le respectait. N'ayez donc point d’horrneour le mariage, mais haissez
la fornication. A mes risques et périls je me porte garantateevsalut, quand bien méme
VOUS seriez mariées. »

On comprend pourquoi le récit est nécessairement antésieimmédiatement posté-
rieur a I'appel des disciples : Pierre devra abandonnermdléacomme les fils de Zébédée
abandonnent leur pére sur le rivage. Mais I'abandon n’estqial : ce sont des freres qui
suivent Jésus et, on I'a dit, on retrouve la mére des fils déd@&bau tombeau.

Mais pourquoi la belle-mére ? Dans I'entourage de Jésusptaon la maladie touchent
plutbt des étres liés par le sang, non par alliance : Lazanenefsere, etc... Si I'on parcourt
la Bible, on trouve deux autres épisodes ou sont mentionteéedelles-meres. Dans les
Evangiles tout d’abord, lorsque le Christ parle de la réoepde la Bonne Nouvelle, il dit
gu'il suscitera le conflit dans les foyers, que se déchirteeonparticulier la belle-mére et
la bru; il cite ici une parole délivrée par le prophéte véttastamentaire Michéel’autre
épisode identifie en propre une belle-meére : c’est le livr®d#h dans I’Ancien Testament.
Ruth la Moabite, épouse d’'un Juif, a accompagné son mariddsnaél ; il meurt et Ruth
décide d’accompagner Noemi, sa belle-mere, qui revierzt ele, sur la terre de Canaan. Un
lien fort s’est développé entre les deux femmes, et la brulelpius grand respect a la mére
de son époux Méme si c’est un personnage assez marginal, la belle-ragrels néanmoins
occuper une certain place dans la société juive. Dans lesgtiea, I'intrusion de ce court
récit semble participer d’'un certain pittoresque, quigdasans doute pour 'authenticité de
I'anecdote.

Homme et femme de service

Un service hospitalier

Dans ce petit récit, le premier a accomplir un service, dst Jésus Christ. Le voila,
comme bien souvent dans les Evangiles, a prendre la planem®decin, avec la réussite en
plus... Les trois Evangiles s’accordent sur le mal qui tedalpauvre femme : elle est atteinte
d’une forte fievre, le mot grec insistant sur I'idée d’'uneanfimation. En grec moderne, c’est

2Homélies sur Ozig$§ 403.
3Lc12,53:Mi7,6
‘Rt 1-3

16



Christ maitre et serviteur « Et elle le(s) servait... »

le méme mot qui désigne la fievre. Ce symptdme renvoie ici anuaadie somme toute
bénigne, certes inconfortable, mais non incurable. SeutMaqualifie de grande, Matthieu
et Luc s’abstenant de tout qualificatif. Et c’est aussi coreeia que les Péres de I'Eglise la
comprennent ainsi Saint Jean Chrysostome, qui y voit malgré tout undyrainacle. Cette
maladie n’est pas aussi impressionnante que la lépre, prisdis rédacteurs en revanche
ont mis l'accent sur la rapidité du rétablissement. Le nhéracest donc pas tant dans la
guérison que dans la méthode thérapeutique, particulereeificace.

Et la manifestation de ce complet rétablissement, c’eseteice accompli par cette
femme. Si Matthieu et Marc font plutot dans la concision, eardonnant simplement I'ex-
pression au reste de la phrase, Luc rajoute un adverbe Igentijue se joue le miracle : le
service se fait « sur-le-champ ». Saint Jean Chrysostongesaite de Saint Jérome, releve
que la convalescence a la suite d’une forte fievre n’est pes aaurte : en temps normal, il
y a un « surcroit de lassitude », « les douleurs de la maladasencore sentir au début de
la convalescence ». Le Christ accomplit donc un servicaleapi

La méthode toutefois varie selon les épisodes. Ce qui copmie Marc et Matthieu,
c’est que le Christ lui prend la main. Or cette main, c’est &mgui fera le service plus tard.
La guérison se donne de la main a la main : le Christ n’étendepbias sur elle, il y a la
nécessité d’un contact physique. La main est I'instrumarthdumaturge et il guérit ce qui
permettra précisément de rendre le service donné. Marteague le Christ la fait se lever,
comme il le demande au paralytique mais aussi a ceux dorssiliseite le corps. C'est plus
gu’une guérison, c’est une nouvelle vie qui est offerte.

Luc differe un peu, dans la mesure ou il ne parle pas d’'un coptaysique mais d’'une
guérison par le seul usage du langage. Le Christ parle a & fetda menace, comme s’il
avait devant lui un de ces nombreux mauvais esprits qui htleEvangiles. Ce détail a trés
tot légitimé une interprétation qui va au-dela de la simpilérgson d’'une maladie physique :
le mal vient de plus loin, et les Péres de I'Eglise I'ont sgué, comme nous le verrons plus
loin.

Un service de table

« Que diable allait-il faire dans cette galére ? » On conaag@plique fameuse de Géronte
dansLes Fourberies de Scapifires t6t, les commentateurs se sont posé la méme question
pour la venue du Christ dans la maison de Pierre. Rien daésitene motive le déplacement
du Christ. On peut naturellement supposer que Simon a patérdaladie de sa belle-mére a
Jésus ; 'hypothése est posée par saint Jean Chrysostorae ting le meilleur parti : Simon
ne demande pas simplement au Christ de venir guérir satiélle; mais « alors méme qu'il
a une malade chez lui, il attend la fin du sermon et des gu&oiChrist », ce qui devient
le ttmoignagne de leeverentiadu premier disciple pour le maitre.

5Je dois la plupart des références aux Péres de I'Eglise &idamas d’Aquin, qui a fait une compilation
des principaux éléments de commentaire sur les quatre Eeanglle porte le nom d€atena aureaet se
trouve dans toutes les bonnes bibliothéques...

17



Sylvain Perrot

En cela, on rejoint l'interprétation que sous-tend la fétéé des Evangiles : le Christ
n'obéit a personne, ne répond a aucune demande, mais visahgeopre chefua sponte
C’est du reste une habitude dans les Evangiles : Jésus seswoemdnt & I'improviste et
demande, sinon I'hospitalité, du moins un repas. « Frapgidyn vous ouvrira ». Telle est
la raison qui motive « officiellement » la venue du Christ.ni8diean Chrysostome est trés
clair sur ce point : il est venassumpturus cibuy dans le but de prendre son repas ».

C’est évidemment pour les disciples une grande marque d#wanque la visite du
maitre. LEvangile présente comme une coincidence le tatjgstement la belle-mére de
Simon soit malade ; il n’est aucunement fait mention de liégggode Simon : est-elle présente
sans étre citée ? Est-il veuf? Ce qui compte aux yeux du régiacte n’est pas tant le repas
que la guérison.

Et pourtant, c’est ici qu’il faut réfléchir au sens du servige la belle-mére de Simon
accomplit sitdét guérie. Le grec emploie le vemhexovéw diakonég tiré du nomadidixovog
diakonos qui a donné notre francadiacre Le mot est attesté dans la langue classique ou
il na pas de signification religieuse : il désigne majorganent un simple serviteur, plus
rarement un messager. L'étymologie du mot est peu clairetainoe supposent que c’est a
rattacher a la famille du verli@dxw didké, qui signifie « poursuivre », aussi bien dans un
sens militaire que juridique. Pierre Chantraine, dansBimtionnaire étymologique de la
langue grecquepense plutdt a une vieille racine *ken/*kon indiquant éalde hate, *dia-
étant un préverbe signifiant « dans toutes les directiongba €drrespond bien a 'idée que
I'on peut se faire du service en lisant I'épisode de Marthklatie, ou la premiére s’agite
dans tous les sens.

Service de table

Le mot n’a pas de signification spécifique ; aux ages chrétikesesspécialisera pour qua-
lifier un type de personnel ecclésiastique. On a quelquesgrdans I'épigraphie d’époque
hellénistique (IIf-1°" siecles) dadiakonoi visiblement des serviteurs du temple. Mais quand
les Evangélistes écrivent, le mot n’a pas de sens particldidatin de la Vulgate traduit par
minister, ce qui la encore désigne un simple serviteur, sans la mogignification politique
gu’on lui connait depuis I'époque moderne.

18



Christ maitre et serviteur « Et elle le(s) servait... »

Le service semble donc désigner I'activité habituelle @gsrhes dans le monde juif :
préparer le repas et ranger la mafdra belle-mére de Simon accomplit donc ce pour quoi
le Christ semble étre venu : elle lui donne & manger. Deux @ilesdonnent & ce verbe un
complément au pluriel, ce qui s’accorde assez bien aveci@rétation « prosaique » du
service. Mais quand le Christ demande a manger ou a boiréesgjamais aussi simple, et
Matthieu donne au contraire un complément au singulier ledekervait ».

Maitre et serviteur

Synagogue et Eglise

Le passage a été assez tot interprété dans un sens histeriopystique. Le théologien
bénédictin Raban Maur (Rabanus Maurus) insiste sur le léme €e passage et le fait que
Jésus sort de la synagogue. Un sens se dégage de la sucdesgjoierisons chez Matthieu :
la guérison de la belle-mere de Simon suit celle du lépree &enfant (ou I'esclave ?) du
centurion. Aprés avoir guéri un paria et un gentil, Jésusiguée authentique Juive. C’est
ce qui fait dire a Raban Maur que cette série est a interpcétame le salut apporté par le
Christ, qui culmine avec la synagogue, dontlaatio, la guérison, est ce qu’il y a de plus
dur. A la fin des temps, ajoute-t-il, la synagogue, donc lepfeejuif, doit étre complétement
convertie.

La maison de Simon devient ainsi le lieu de transition erdareyinagogue et I'église,
entre le judaisme et le christianisme. Or 'anecdote segpa®sz Simon, qui se verra confier
les rénes de I'Eglise... Raban Maur n’est pas le premier arée:n trouvait cette idée
déja chez Béde le Vénérable, qui voyait dans la belle-méf&imen la synagogue comme
mére de I'Eglise. Son propos n’est d'ailleurs guére nuanck:synagogue est malade de
la fievre, de cette fievre de jalousie dont elle brdlait endmrant 'Eglise ». C’est 1a bien
sdr une position tres polémique, difficile aujourd’hui atpger, mais somme toute assez
courante a une époque ou les Juifs sont encore percus corsrdéidigles.

Moins violente est I'interprétation de saint Rémi, qui \wagins I'épisode l'illustration de
la parole christique : « Je ne suis pas venu abolir la Loi, Waesomplir ». La Loi juive,
selon I'évéque de Reims, est affaiblie par la chair, elledesenue un instrument de mort
et de chatiment et a perdu son sens originel qui est la vém@dd Dieu unique. Le Christ
vient accomplir une révolution dans la synagogue : au lieputer, le Christ vient comme
ministre de la vie et de la grace.

Le vrai service

Dés lors, le geste de la belle-mére est percu comme celutdkde reconnaissante a son
Sauveur. Gardons-nous toutefois d'y voir un simple reneeneint, que nous serions tentés
de voir dans la simple succession des actions : la tentalyovod une relation de cause a
effet est forte (elle le sert parce qu'’il I'a guérie), maisst peut-étre lire le texte dans un sens
trop restrictif. Hilaire de Poitiers voit dans la fievre détedfemme la manifestation d’'une
affectiq ou la chair 'emporte sur I'esprit, en un mot du péché. LegBeur I'en délivre,

5Rendons grace a Dieu : maintenant, les hommes ont aussitedie faire...

19



Sylvain Perrot

ce qui lui permet de pouvoir faire ce gu’elle devait faire rvéeDieu. Ce n’est donc pas
seulement un geste de remerciement, méme si on ne saurajenégtte dimension : saint
Jérbme parle d’'une forme de dette, qui cause notre « empresse servir ». Le service
est sans nul doute une action de graces, mais ne vise paseupaactuel : c'est notre vie
entiére dont il s’agit. Jésus est venu racheter les homniessetvir, c’est d’abord accepter
sa présence dans notre vie.

Nous servons le Christ autant qu’il nous sert, comme il l&dRierre qui s’étonne de le
voir laver ses pieds. La scene du lavement des pieds est weeemiabyme de la Passion :
Jésus se met au service des hommes, et, ce qui n'est pas,ahdeliinande aux hommes de
se servir les uns les autres, non de le servir personneltel@em’est pas sans rappeler le
commandement christique qui suit I'amour de Dieu : 'amoes iommes les uns pour les
autres. Si jose dire, nous pouvons lire la guérison de leebekre de Simon, dans les trois
synoptiques, a la lumiére du quatriéme Evangile : le semyitese donne a voir, c’est avant
tout I'amour, celui de Dieu pour les hommes mais aussi casifdbmmes pour Dieu.

Guérison de la belle-meére de Simothessin de I'école flamande du XVIléme

Il ne peut y avoir amitié que si 'on accepte de se rendre serlds uns aux autres;
I'amour, dans les liens sacrés du mariage, est I'engagedeesérvir 'autre. Sans céder a
un romantisme banal, il est bon de repenser la formule bienumdu « chevalier servant ».
On pense évidemment a I'imaginaire médiéval d’'un Lancelaeavice de dame Guenievre,
d’un Tristan au service de son Yseult, mais le dévouemerstilamour comme dans I'amitié
n'appartient pas qu’a la littérature courtoise. C’est ute gmurement gratuit : « parce que
c’était lui, parce que c’était moi », selon le mot bien coneuMbntaigne définissant ainsi
son amitié avec La Boétie.

20



Christ maitre et serviteur « Et elle le(s) servait... »

Conclusion

« Aimer a perdre la raison », écrivait le Poet€’est aujourd’hui un lieu commun de
la littérature et du cinéma que I'amour-passion, dont orode assez vite qu’'il ne cache
qgue la misére d’'un désir purement physique. Le méme Aragjnrabis mettait en garde
dans son romaAurélien ou il remet en cause tous les clichés qui ont fait de 'amaur u
subterfuge littéraire, pour essayer de retrouver ce quaeseur de I'amour. Oui, il s’agit
bien de perdre la raison, mais pas pour se retrouver dans ndara toute loi est abolie,
ou la folie ne méne qu’a la destruction. C’est accepter deasidonner, de se mortifier dirait
saint Paul, mais pas pour dériver aux quatre vents : c’eglrsettre aux mains du Seigneur,
qui seul peut nous apporter la paix et le bonheur. Perdradarrdaumaine, oui, mais pour
mieux embrasser la raison divine, la Loi, qui seule donnaradur entre les hommes d’étre
a l'image de 'amour de notre Pére pour Ses enfants. Ce résdiun remede magique et la
souffrance peut étre Ia, si je suis décu dans mon amour peysensonne qui ne partage pas
les mémes sentiments ou du moins le semble ; mais la ou Phemirenait « Vénus et ses
feux redoutables », je découvre en moi une force, une ca&xeaitmer qui me délivre de moi-
méme. C’est cet élan qui doit me mener vers Dieu, & me fairen8orble serviteur comme
Lui-méme s’est abaissé a I'étre pour moi et pour tous les hesar@’est 1a & mon sens
le cceur vivifiant de I'amour, comme de I'amitié : accepter sstra au service de l'autre,
de se séparer d’'une partie de soi-méme dans le geste du dait. gParsonnellement, en
cette fin de scolarité a I'Ecole qui est la mienne, je n'esp@rane chose : avoir servi notre
aumonerie autant que je I'aurai aimée.

S.P.

’L. Aragon, « La croix pour 'ombre » ihe Fou d’Elsa

21



Prendre la peine : une méditation sur le service et la
souffrance

Pierre Chambert-Protat

ANS LE TEMPS DE LAPASSION, nous sommes invités a lever notre regard vers Jé-

D sus, « le Serviteur Souffrant ». Qu’il soit souffrant, noes/byons bien. Qu'il soit

serviteur, nous pouvons le voir en nous remémorant la sagfevedment des pieds
dans I'Evangile de Jean (chapitre 13). Nous pouvons méms souvenir que ce titre de
« serviteur souffrant » est un souvenir de la prophétie ®lg¢ahapitre 53 en particulier).
Mais si nous tachons de regarder derriere notre habitudesimots, nous nous apercevons
gue nous sommes en réalité devant un mystere difficile : Jesusteur ? Mais de qui ? Mais
en quoi ? Souffrant, pourquoi ? Et pourquoi rapprocher ces dermes ? Est-ce que Jésus
est serviteur parce qu’il souffre ? Est-ce que ¢a veut dieelgusouffrance sert a quelque
chose ? Mais a quoi ? Eta qui ?

Par-dela les réponses élémentaires que nous savons appattacune de ces ques-
tions (Jésus sert Dieu ; Jésus sert 'lhomme; il sert Dieu eoraplissant sa volonté; il sert
I’'homme en le sauvant de la mort) ou, d’ailleurs, que nouscwepns pas leur apporter (le
mal est mal, la souffrance est vaine, le péché est un irrddechystere), il convient de re-
mettre tout ceci dans une sorte de « théorie du tout » que la Bidus enseigne, de I’Ancien
au Nouveau Testament, concernant le mal : le mal sous toege®gnes et dans son unité,
et sur les moyens de s’en prémunir ou de s’en guérir.

La souffrance est la réaction du vivant face a une mise enadar@ction physiologique
de désagrément censée engendrer une crainte et provofjuits falvatrice loin de la source
de danger. Il y a plusieurs sortes de souffrance, mais umsga sensible est censé préférer
se I'épargner. Il s’agit d’instinct de conservation.

La souffrance est tout a fait indistincte du probléme du meah fait, elle est le pro-
bleme du mal. (C’est dire gu’elle est le sujet propre de laiah.) Elle s’éprouve dans
différentes occasions : avoir du mal - faire mal - avoir mal. golysémie du mot dévoile
cette expérience : souffrir pour ceci pour cela, c’est torgosouffrir; irréductiblement, il
y a la souffrance : causes et raisons s’estompent, perddatidealeur en regard de cette
expeérience radicale. C’est pourquoi le mal demeure irrgolecnent, pour celui qui souffre,
un scandale : rien ne rachéte la souffrance, rien ne I'6teeetrre I'amoindrit. Cette indis-
tinction signifie aussi qu’'un mal est toujours un mal, subiesarcé, du plus petit au plus
grand, du plus concret au plus métaphysique, du plus jughuaunjuste.

Ainsi, dans un mal, la souffrance pourra étre treés relaBt@our tenter de laisser présent
a I'esprit que le mal est polymorphe, je préférerai utilisemot de peine, dont la polysémie
n'a pas subi la distinction nette, dans les esprits, quigpide mot mal. En effet, bien que
nous sachions tres bien utiliser le mot mal en sens concjel (ral »), lorsque nous nous
proposons de réfléchir sur « Le Mal », submergés par les enjgoshéologiques nous avons
tot fait de perdre de vue ces sens discrets du mot. La peirteépelwentendue en trois sens
qui nous intéressent indissolublement : la peine, c’effole(« peiner ») ; la peine, c’est le

22



Christ maitre et serviteur Prendre la peine

chatiment (« purger sa peine ») ; la peine, c’est la douleétré«peiné »). Nous réserverons
le terme fort de souffrance a I'intenable ligne de créte de=ddple expérience de la peine.

Ce qui ajoute beaucoup a la peine, c’est l'injustice que yaentons. Non qu’une peine
justement subie supprime la douleur. Mais une peine injuste subie, ou vécue comme
telle, est rendue a son aspect intolérable. Ainsi, dansreadte de I'effort, la peine doit-elle
étre proportionnée au profit espéré : travailler plus, poor@ pour gagner plus. Sinon, la
sueur est versée en vain : il y a une forme d’injustice. De m@&nia peine est un chatiment,
il faut que le chatiment soit mérité, et il faut que la peiné pooportionnée au dommage
occasionneé a la victime : « ceil pour ceil, dent pour dent ». Lelatim poenasignifie « ran-
con », et I'expressiopoenam darex étre puni », littéralement « s’acquitter d’'une rangon. »
Si la peine est disproportionnée, le coupable est en drd#ticeappel : la justice, exigée par
la victime, est exigible par le coupable. C’est I'expériemiont nous parle le livre de Job :
ses « amis », le voyant accablé, l'incitent a se croire coepaliisqu’il n’y a de chatiment
divin que juste. Mais lui marche a l'inverse : se sachant @emg, il cite Dieu a comparaitre
(Jb9,32-10,7):

Car lui n’est pas, comme moi, un homme : impossible de
lui répondre,

de comparaitre ensemble en justice.

Pas d’arbitre entre nous

pour poser la main sur nous deux,

pour écarter de moi ses rigueurs,

chasser I'épouvante de sa terreur!

Je parlerai pourtant, sans le craindre,

car je ne suis pas tel a mes yeux!

Puisque la vie m’est en dégodt,

je veux donner libre cours a ma plainte,

épancher 'amertume de mon ame.

Je dirai a Dieu : Ne me condamne pas,

indique-moi pourquoi tu me prends a partie.

Est-ce bien, pour toi, de me faire violence,

d’avilir I'ceuvre de tes mains

et de favoriser les desseins des méchants ?
Aurais-tu des yeux de chair

et ta maniere de voir serait-elle celle des hommes ?
Ton existence est-elle celle des mortels,

tes années passent-elles comme les jours de 'lhomme ?
Toi, qui recherches ma faute

et fais une enquéte sur mon péché,

tu sais bien que je suis innocent

et que nul ne peut me soustraire a tes mains!

Dieu viendra, mais finalement sans apporter de réponsa) #nblame des « amis »
et la bénédiction de Job. Le livre nous enseigne donc cetisecimtolérable : il y a de la
souffrance injuste. Jésus a son tour luttera contre nattatee a voir, dans celui qui est
frappé par le malheur, quelgu’'un qui est secrétement plupaide que les autres et « n'a

23



Pierre Chambert-Protat

que ce qu’il mérite » (voyez par exemple Lc 13, 1-5).

Au fond, tout nous ramene a ce mystére : nous ne sommes papdait la peine, et
pourtant nous la subissons : « c’est trop injuste ». C'estiaecde cette continuité du mystere
du mal que la premiére conséquence du péché d’Adam est quevédl devient pénible :
le profit ne sera plus désormais proportionné systématigqoesn la peine (ou peut- étre
faut-il entendre que 'homme sera décu par le résultat, awesor des peines investies,
que cette déception soit ou non fondée). C’est pour cela ueyktere de la peine et du
mal commence par cette expérience élémentaire et souveoiteelnin de la souffrance :
« avoir de la peine », « avoir du mal » a faire quelque chosda\Weipremier probléme de
I’humanité : la subsistance ne va pas d’elle-méme, la vie ahe pas toute seule, il y a
des choses a faire : il faut faire violence a la nature; et tareane nous traitera pas non
plus avec miséricorde par une magique profusion, mais auxvaeec justice (c’est-a-dire
encore avec violence). Face a cela, chacun devrait, conamienlal, remplir sans se poser
de question les exigences de sa propre vie. Mais c’est @&nghissi certains rejettent-ils
I'effort sur leur semblable, gardant leur part du profit (ei&meilleur des cas; dans le pire,
ils gardent aussi la part du semblable en question). Si cblabie y est contraint par force,
on parlera d’esclave. En revanche, est serviteur celuiajupfofession d’assumer pour un
maitre les efforts nécessaires a sa vie en plus de la sieapeepEt « profession » doit étre
entendu depuis le sens trés concret de « métier », « gagne;pasqu’au sens tres fort d’'une
éthique de vie délibérée.

LTI Nht

Job ; Hans Baldung-Grien, xylographie (1509)

Il nous faut ici repenser au texte sur le serviteur inutildsjus parle] « Qui d’entre vous,
s’il a un serviteur qui laboure ou garde les bétes, lui dirararetour des champs : "Vite,
viens te mettre a table ?" Ne lui dira-t-il pas au contraif@répare-moi de quoi diner, ceins-
toi pour me servir, jusqu’a ce que j'aie mangé et bu; aprés tweangeras et boiras a ton
tour ?" Sait-il gré a ce serviteur d’avoir fait ce qui lui a @r&scrit ? Ainsi de vous; lorsque
vous aurez fait tout ce qui vous a été prescrit, dites : "Nousrses des serviteurs inutiles ;
nous avons fait ce que nous devions faire." » (Lc 17, 7-10)

Supposons que le maitre ait été un homme simple et saneserest-ce qu'’il ne se serait
pas lui-méme servi a manger et a boire ? Or, le serviteur ésig@iment employé pour faire
la part du maitre. En réalité, ce n’est donc que justice, setgiteur qui tout le jour a peiné
continue de le faire : c’est I'ordre des choses dont ils sonvenus. Le service du serviteur

24



Christ maitre et serviteur Prendre la peine

est encore de l'ordre de la justice : il n’ajoute rien au moradene fait que redistribuer le
travail humain, sa peine et son profit, entre dirigeants étebants. Le serviteur ne fait que
ce qui devait bien étre fait par quelqu’un - peu importe qui.

Le serviteur « souffrant » sera en revanche celui qui preasl guie sa part et se dépense
sans compter, « se donne du mal », « se donne de la peine. sséredgeur souffrant parce
gu'il est prét a se donner lui-méme a lui-méme une part deepsipérieure a ce qui lui
revient par nature comme homme et a ce qui lui revient parraonbmme serviteur. I
s’avance hors du champ de la justice, c’est-a-dire de lanad, et entre déja tres simplement
dans 'ordre du don, de la gratuité, de la charité, de la Ergede la miséricorde.

Le deuxieme probléeme de 'homme est son « insociable sditéabi il lui faut vivre en
groupe, mais les individus se font du tort les uns aux auResar sauver le groupe, il faut
rétablir I'équilibre : il faut que la souffrance subie par imdividu se retourne a proportion
sur le coupable, sous la forme d’un chatiment provoquansonérance égale ou du moins
comparable. Mais ’'homme, qui ne craint pas de faire de lageairaint d’en avoir; et c’est
pourquoi il se dérobe, préférant ne pas assumer l'acte qualidrait une peine en retour -
quitte, pour s’épargner la souffrance, a rejeter avec &lfaute sur autrui. C’est le deuxieme
péché d’Adam et Eve, qui se rejettent la culpabilité : « Xgpeur, et je me suis caché » (Gn
3, 10).

Il devient peut-étre difficile d'imaginer ici quelqu’un gsérait le serviteur de quelqu’un
d’autre, supportant a sa place la peine promise au coudabkeul service que quelqu’un
puisse rendre a quelqu’un d’autre en la matiére, c’est pweoupable de faire réparation
volontairement en se mettant un moment au service de langctpour tacher de lui faire
plaisir en compensation de la peine qu’il lui a faite ; ou bigour la victime, de ne pas se
venger, de ne pas exiger le rétablissement artificiel deiilidége de la souffrance et de la
satisfaction.

En tout cas, I'on touche ici déja a une problématique intibq@ri@ée. Nous voyons bien
qu’il s’agit d’'une affaire de personne a personne. Sinottititade du coupable qui ferait
amende honorable devant sa victime, du moins celle de langagui ne réclamerait pas
le prix de ses souffrances, est déja surrérogatoire : onlagu€cher, on ne peut I'exiger;
et la justice, qui rétablira par un arrét public et normaibllance des souffrances et des
satisfactions de chacun, est plus aisée car elle n’exigen@uconversion personnelle. Par
ailleurs, il peut ne s’agir encore que d’'un choix éthiques glun haut degré de sagesse :
d’'une justice a plus haut niveau, qui considérerait que ¢tdewice physique répondant a
la violence physique n’est pas une heureuse réponse, maiteqehatiment spirituel du
coupable qu’est le remord est une suffisante rétributiorafikdnt fait tort non a ceux qui le
souffrent, mais a ceux qui I'infligent » (St Francois d’AssiRegle 9, 7). C’est encore une
chose raisonnable.

Mais il serait un véritable serviteur souffrant celui quid®rgerait des peines (souf-
france des victimes et chatiment des coupables) alors @i’'derait pas méme partie pre-
nante. « Pour un homme, c’est impossible ; mais rien n’esbasiple a Dieu. » Jésus, le
Christ, homme parmi les hommes, a été en position de vicetng€est exposé a étre traité
en coupable - car, comme devant Job ses amis, devant totiteevitous risquons de penser
« aprés tout c’est bien fait », « il I'a bien cherché », « il faign qu’il ait fait quelque chose
de mal », «il n’y a pas de fumée sans feu ». Aucun homme n’eswiotime ni tout cou-
pable, et nous le savons bien par devers nous : c’est de ¢ennaire propre péché qui fait
gue nous pouvons voir des pécheurs en nos semblables. Masslést chargé de la peine

25



Pierre Chambert-Protat

des victimes et de la peine des coupables, lui qui pouvditenfias des premieres et n’était
pas des seconds.

Avec la peine comme douleur, nous restreignons encore déeages personnes concer-
nées : il N’y en a plus qu’une, la personne qui souffre. Il estsible de déléguer I'effort - il
est possible de se dérober au chatiment - mais impossildbap@er a la douleur. Et la dou-
leur qui m’arrive, quand méme elle me viendrait par la faugeigui, irréductiblement est
une affaire entre moi et moi. En méme temps, elle est le loilncomde ceux qui souffrent.
« La souffrance humaine constitue en soi comme un mondefisp#cgui existe en méme
temps que ’homme, qui apparait en lui et qui passe, et qioigau contraire ne passe pas
mais s’établit et s’approfondit en lui. Ce monde de la sauffe, étendu a de nombreux,
de trés nombreux sujets, existe pour ainsi dire dans la digpe Tout homme, par sa souf-
france personnelle, constitue une petite partie de ce mandes aussi ce monde est en lui
comme une entité finie et unique. Toutefois, la dimensiogrihtimaine et sociale va de pair
avec cela. Le monde de la souffrance possede comme uneriélila lui est propre. Les
hommes qui souffrent se rendent semblables les uns ausa@utaause de I'analogie de leur
situation, de I'épreuve de leur destinée, ou a cause durbdsatompréhension et d’atten-
tion, et peut-étre surtout a cause du probléme persistasgmiide la souffrance. Bien que le
monde de la souffrance existe dans la dispersion, il est dossi par lui-méme un singulier
appel a la communion et a la solidarité » (Jean-Padalyifici Doloris 1984 : §8).

C’est donc la qu'’il est vraiment « inutile », le serviteurpthurra réduire les difficultés
matérielles, alléger les souffrances physiques et mqralentuellement accélérer la gué-
rison - mais rien ne supprimera I'expérience de la faiblesséa peine elle-méme ne peut
étre entierement prise et portée par un autre. Autrui ne gugentourer, que veiller celui
qui souffre. Il s’associera beaucoup a la peine, il pour@ubeup souffrir de voir souffrir,
mais le noyau dur de la souffrance reste incessible, et @sadde a celui qui compatit. Le
compatissant qui aurait la prétention de connaitre touseldfrance du souffrant se ferait
probablement rire au nez ou insulter.

Mais le Serviteur Souffrant est allé au devant de la douleurdevant de la douleur
injuste ; et il s’est associé autant qu'il était possible & oeonde ». Les souffrants qui sentent
entre eux cette communion « d’initiés » peuvent désormaisyue Dieu est des leurs.

Le Christ, serviteur souffrant : Crucifix a San Juan de Furedar le chemin de Compostelle

Mais c’est assez de ce sujet délicat; je ne me sens pas asgeasgenption pour en
parler plus avant. Qu’il me suffise, pour finir, d’évoquerharnatique biblique du juste qui

26



Christ maitre et serviteur Prendre la peine

justifie.

Le livre de Job est tres étudié pour son enquéte approfondia ghese de la justice
immanente et de la rétribution terrestre : au coupable ldheuwa) a I'innocent le bonheur.
Mais au fond, ce juste-la ne justifie encore que lui-méme (Gest déja bien, convenons-
en : le serviteur inutile, pour étre inutile, demeure sewij. Dieu ne lui donne que ce qu'il
mérite en lui donnant le ciel : il y avait un marché de concladividu a fait sa part - Dieu
fera la sienne, n’en doutons pas. Lorsque Jésus dit auxspdasi: « Ce ne sont pas les bien
portants qui ont besoin du médecin, mais les malades » (L&)508 oublie bien souvent
de remarquer qu’il est en train de dire que les pharisients lsien portants. Mais voila :
Dieu n’est pas juste. « C'est a cause de la dureté de votre>xe@o 10, 5) que Dieu fait
justice ; mais en réalité Dieu est miséricordieux. Dansdé ke la destruction de Sodome et
Gomorrhe (Gn 18, 16 etc.), Abraham prend toutes les pré@raupour faire baisser a Dieu
ses exigences : « [Abraham] s’approcha et dit : "Vas-tu veainsupprimer le juste avec le
pécheur ? Peut-étre y a-t-il cinquante justes dans la Wis-tu vraiment les supprimer et ne
pardonneras-tu pas a la cité pour les cinquante justes gudaas son sein ? Loin de toi de
faire cette chose- la! de faire mourir le juste avec le péglerusorte que le juste soit traité
comme le pécheur. Loin de toi! Est-ce que le juge de touterta tee rendra pas justice ?
" Yahvé répondit : " Si je trouve a Sodome cinquante justes dawille, je pardonnerai a
toute la cité a cause d’eux. " Abraham reprit : " Je suis bigdilde parler a mon Seigneur,
MOi qui suis poussiere et cendre. Mais peut-étre, des cirtgyastes en manquera-t-il cing :
feras-tu, pour cing, périr toute la ville? " Il répondit : " Nosi j'y trouve quarante-cing
justes. " Abraham reprit encore la parole et dit : " Peut-8lye=n aura-t-il que quarante ", et
il répondit : " Je ne le ferai pas, a cause des quarante. " Abomatit : " Que mon Seigneur
ne s'irrite pas et que je puisse parler : peut-étre s’en gmst-il trente *, et il répondit : " Je
ne le ferai pas, sij'en trouve trente. " Il dit : " Je suis biexxdi de parler a mon Seigneur :
peut-étre s’en trouvera-t-il vingt ", et il répondit : " Je détruirai pas, a cause des vingt.
"1l dit : " Que mon Seigneur ne s’irrite pas et je parlerai ureniere fois : peut-étre s’en
trouvera-t-il dix ", et il répondit : " Je ne détruirai pas,ause des dix. " Yahve, ayant achevé
de parler a Abraham, s’en alla, et Abraham retourna ches lui.

La famille de Loth quittant Sodome, conduits par des angrsiens

Nous aurions presque l'impression qu’Abraham fléchit D&ill,ne se laissait fléchir
bien facilement. Mais pour ramener les exigences a dixgugtbraham pose six questions

27



Pierre Chambert-Protat

(pour 50, pour 45, pour 40, pour 30, pour 20, pour 10) : il enquarune. Pour que I'histoire
soit parfaite, il faut sept questions. Voila ou ne s’aveatpas Abraham, et ou Dieu attend
une folle audace : « pour un seul juste, Seigneur ? Est-cewgn&pargneras pas la ville
pour un seul juste ? » Nul doute gu’a cette septieme quesi@mni@pondrait oui. Mais Dieu
accorde a Abraham un jugement a la hauteur des exigencesadii&in - non aux siennes
propres.

A cause d’un seul juste, les multitudes non justes sont épagy S'il ne s’agit que de
I'existence d’un juste parmiles non justes, une raison peudtre donnée par la parabole de
I'ivraie : « Vous risqueriez, en arrachant l'ivraie, d’acheer en méme temps le blé » (Mt 13,
29). Mais il y a mieux encore, car c’est volontairement qupigte parfait vaut a ses pro-
chains I'oubli de leurs fautes. « Le juste consent a n’éteetyzaté selon la justice, il accepte
d’étre traité avec colére, pour que le pécheur le soit aveéngorde » (Jean Daniéloues
Saints paiens de I'’Ancien Testamelhia justice n’est pas exercée, parce que le seul qui la
mérite demande a Dieu de I'épargner a la foule de ceux quclamént : car celui qui voit
son péché demande miséricorde avec raison, et celui qaiméglustice est fou d’oublier
gu’il est lui-méme pécheur. Quant a Dieu, pris a partie pastd « ne regarde pas nos pé-
chés mais la foi »Hriere Eucharistique 1Y des justes, et comme lui-méme « ne veut pas
la mort du pécheur, mais qu'’il se convertisse et qu'il viveez @83, 11), il est sans doute
heureux de faire miséricorde.

Ce n’est qu’une question de vocabulaire pour que le justéAdeien Testament soit
identifié au saint. Le seul saint, le saint par excellenc@aetsa nature et par son action,
c’est le Christ. « Le juste, mon serviteur, justifiera les timwdles » (Is 53, 11). Et de fait,
le Christ ne nous a pas montré le chemin de la sanctificatiais imnous a sanctifié. Il ne
nous a pas donné I'exemple du salut mais il nous a sauveé.dt p&s celui qui indique le
chemin, qui enseigne la vérité, et qui apprend la vie : il@stlemin, la vérité et la vie. C’est
pourquoi le christianisme n’est pas une philosophie maésfain nous ne marchons pas a la
suite d'un maitre mais avec un ami.

Jésus dira entre la Céne et la Passion a ses disciples : «dasappelle plus serviteurs,
car le serviteur ne sait pas ce que fait son maitre ; mais je appelle amis, parce que tout
ce que j'ai entendu de mon Pere, je vous l'ai fait connaitrd»1s, 15) et méme, aprés la
Résurrection, a Marie Madeleine : « Va trouver mes frérediseleur que je monte vers mon
Pére et votre Pere, vers mon Dieu et votre Dieu » (Jn 20, 17).

C’est pourguoi nous te louons Seigneur,

parce que tu n’as pas compté ta peine,

et tu n’as pas compté tes merveilles.

Sans relache tu as voulu a toute force

gue nous soyons libres et heureux.
Aprés que notre liberté a causé notre malheur,

tu nous as fait don de la justice et de la loi

qui assurent a une société sécurité et satisfaction.
Mais ce n’était pas assez pour toi

et tu t'es uni aux peineux, c’est-a-dire a chacun.

Tu t'es fait victime, et victimes nous te voyons proche;

tu t'es identifié au coupable chatié, et coupables nous esper
Car en chéatiant le Tout-Innocent,

la justice s’est condamnée elle-méme,

28



Christ maitre et serviteur Prendre la peine

et la violence a perdu son dernier masque d’honorabilité :
la justice était encore violence,
elle ne procurait que la satisfaction et non le salut.
Mais tu as fait en ta chair sous nos yeux
la preuve que la violence achoppe contre I'amour.
Et tu ne t'es pas méme arréte la, car descendu dans la mort,
espoir de qui souffre et terreur de qui fait souffrir,
tu l'as elle-méme annulée, afin que tous coupables et vistime
tous nous espérions consolation et pardon.
Enfin, la moindre de tes merveilles n’est pas
que tu voulus non seulement que cela soit
mais encore que cela soit visible et clair et explicite,
afin que méme les malheureux esprits forts puissent
contempler a leur fagon tes merveilles,
et a leur fagon te rendre grace.
C’est pourquoi nous te louons Seigneur,
parce que tu n’as pas compté ta peine,
et tu n’as pas compté tes merveilles.

P.C.-P.

29



Le scoutisme, école du service.

Quentin Delacour et Agnes de Ferluc

« Rappelle-toi que servir c’est aimer en actes. A chaquarmhsiime ce que tu fais avant
de faire ce que tu aimes. »

Cérémonial « Paroles de Feu », Guides Ainées SUF

E SCOUT EST FAIT POUR SERVIR ET SAUVER SON PROCHAIproclame la Loi scoute.
L Rien que cela, me direz-vous ? Voila bien de la présomptiom poe (oserai-je I'ap-
peler ainsi ?) philosophie qui professe par ailleurs ungarer pauvreté et humilité,
a l'image des grands saints, comme le Poverello d’Assigepdes louveteaux !

Pourtant, le service que professent les mouvements sceuts@mbler généreux, mais
de la a proclamer si fort une telle ambition? Car certes, iil €io falloir du courage pour
s’extirper a I'aube de la voluptueuse moiteur d’une tensoermeillée pour tenter, avec une
derniere allumette et des brindilles plus humides qu'umgea sous le ciel irlandais (méme
si je vous l'accorde, ¢ca ne se verra jamais), de démarrer pothgtique feu; bien sdr,
c’est sympathique de partir en Afrique construire une éoald’aller visiter une maison de
retraite, mais de la & sauver son prochain, il y a un pas quaepan d’entre nous n’oseraient
franchir; et puis, confier cette mission a une bande de gaminsieux de jeunes adultes,
le salut de son prochain...

C’est la oublier la phrase de Saint Paul « Je puis tout en gaiune fortifie. > L'assu-
rance et la foi peuvent rendre un scout capable de tout, &t géefois par les plus humbles
gue se révelent les actions les plus éclatantes, mais auss’'accomplissent celles plus
grandes encore, qui resteront cachées a tous en dehorsxddoreelles ont changé la vie.
Cependant, I'action n’est pas une fin en soi; elle est untefioe tension vers le bien a ac-
complir; discernée par la priere et accomplie aux momemsrpns (qui finissent toujours
par se présenter, rassurez-vous).

Voila qui bien beau, mais qu’en est il du c6té pratique ? Ger@ pourrait disserter
des heures sur le service et la joie qui en résulte ; « Tu tragve bonheur en te mettant
au service d'autrui, proclamait Baden Powell », mais leutcaffirment avoir les pieds
sur terre. Quand doit-on servir? Mais constamment! « un scaut se possede, mais ne
s’appartient pas. Non seulement il est toujours de serwmegs il est toujours, pourrait-on
dire, en état d'offrande. Ce qui rend spécialement beau eueanmt le salut de tel ou tel
scout, de telle ou telle cheftaine ou guide, c’est que leg@agsaévele qu’en le faisant, 'ame
s'offre. A quoi ? A qui ? « A Dieu en celui qui est salut » affirnegpiere Sevin, notre « papa »
francais.

Constamment, c’est quand méme long (surtout vers la fin)ergast-il de cette bonne
action dont on parle lors des promesses et qui serait saiglia premiére obligation du
scout? N’y a-t-il pas contradiction entre I'action quogidhe, accomplie une fois et votre

Ph 4,13

30



Servir son prochain Le scoutisme, école du service.

volonté de servir toujours « s'il plait a Dieu » ? Au contraleeBonne Action ne sert qu’a
nous introduire dans cet état de service constant, elleott® pense-béte quotidien : ne pas
oublier de servir au moins au fois aujourd’hui, de méme queobid du foulard rappelle
au louveteau sa BA & accomplir; c’est en quelque sorte natraieement, notre mise en
jambe.

Simplicité et discrétion de la bonne action

Quelques traits caractérisent la Bonne Action que chacirstdforcer de pratiquer :
quotidienne, elle ne doit pas pour autant devenir une reutine banalité, que nous ac-
complirions machinalement; au contraire, elle nous portmé plus grande attention des
autres et développe l'initiative ou la débrouillardise uP@ rendre chaque jour un plaisir a
quelqu’un » (promesse louveteau) les idées nous manqueoispanais il faut surtout avoir
I'esprit en éveil et développer cette faculté d’'observasochere a Baden-Powell.

«Onn’est pas scout pour soi tout seul, mais pour les autrieshenne action quotidienne
est le premier devoir. C’est elle qui fait qu’un scout est coLg. » Une BA n’est pas un geste
anodin; c’est un geste qui vient en aide a quelqu’un, quréediembarras, qui doit l'aider,
lui procurer de la joie ; c’est un effort continu, dont le bst de faire du bien, plus encore que
de faire plaisir autour de soi ; inattendue, elle a pour vooate rester anonyme, de se suffire
a elle-méme : la BA, accomplie « sans attendre d’autre réeosgque celle de savoir que
nous faisons votre sainte volonté » est I'offrande du satigtrete et, espérons-le, sincere,
gu'’il adresse a Celui-la méme qui la lui enseigne.

Enfin, la Bonne Action tient en elle sa réecompense, dans &dai « good turn » et
I'observation de I'effet produit; elle n’attend rien d’aaten retour. « N’acceptez jamais de
récompense pour avoir rendu un service. (...) Si vous aerefs 'argent, ce n’est pas un
service gque vous avez rendu, c’est du travail qu’on vous & pagila tout. » disait Baden
Powell.

Est-ce tout? Ouli, c’est la le secret du scoutisme, car lecgeouvre et dilate le coeur de
tous ceux qui le regoivent, et plus encore de ceux qui I'affreimblement, et la Parole peut
pénétrer dans ce caeur de chair et I'habiter ; le service splustencore qu'a accomplir des
miracles, cherche a semer des petites fleurs, des fiorettheamn dirait dans une petite ville
d’ Ombrie, qui égaient ceux qui les regardent; il faut donsemer chaque jour, de peur
gu’elles ne flétrissent.

Q.D.etAF.

31



Le service missionnaire aujourd’hui :
rencontre avec Sceur Suman Louisa

Jeanne-Marie Martin

« La moisson est abondante, mais les ouvriers sont peu narili*féez donc le maitre
de la moisson d’envoyer des ouvriers pour sa moisson. Allezyous envoie comme des
agneaux au milieu des loups. »

Lc 10, 1-9

pensé a Sceur Suman Louisa, dont j'ai eu I'occasion de faiceriaaissance, il y a

déja quelgues années. Son parcours au sein de la congredgesi®&alésiennes mis-
sionnaires de Marie Immaculée nous permet de découvrir ameef de service profondé-
ment enracinée dans le message du Christ et dans I'histiretde Eglise, I'action mission-
naire : des premieres communautés apostoliques aux assogid aujourd’hui, le méme
désir et la méme foi animent ceux qui ont choisi de répondiap@pél du Seigneur, animés
par le souffle puissant de I'Esprit Saint, envoyés a trawensdnde et parmi leurs fréres pour
répandre I'Evangile et I'espérance, dans un milieu souretjué par I'hostilité, la misére,
la guerre et les souffrances de tous ordres. Retour suridésaites personnels au service de
Dieu et de sa Parole a travers la rencontre avec les hommes...

I ORSQUE JAI PRIS CONNAISSANCEdu theme de ce nouveau Sénevé, j'ai tout de suite

Une mise en perspective historique : de saint Francois de & aux Salé-
siennes missionnaires de Marie Immaculée

Aux origines de cette congrégation, il faut présenter |sg@enalité fondatrice de saint
Francois de Sales, dont |a spiritualité et le modéle de riguient profondément la définition
des principes et des moyens d’action de la famille de dissjp&ics et religieux, qui s’est
formée autour de son exemple fédérateur. Essayons doracee ¢én quelques grandes lignes
les contours de cette personnalité.

Né le 21 aolt 1567 non loin de la ville d’Annecy, en Haute-$aveaint Francois de
Sales suit des études d’humanités et de droit, avant deidgvétre puis évéque du diocese
de Geneve (1602-1622), entierement dévoué a ses tacheslapes. De fait, & une époque
ou les évéques se congoivent souvent avant tout comme adegpinvestis de charges tem-
porelles, au milieu des divisions liées aux mouvements filemes religieuses, il cherche
pourtant a se définir comme un pasteur, par une ceuvre de giédiet de catéchisation,
entretenant une grande proximité avec les différentesgs® de son diocése qu'il visite
toutes durant son épiscopat. Depuis sa terre d’exil d’Aniiea effet, Genéve est passée a la
Réforme), il déploie une grande activité et s'affirme commalinecteur spirituel reconnu,
comme peuvent en témoigner les nombreux sermons, letteedgretiens qu’il nous a laissé,
ainsi que son Introduction a la vie dévote, qui connait umgucces. Avec sainte Jeanne

32



Servir son prochain Le service missionnaire aujourd’hui

de Chantal, il fonde la Visitation, qu’il confie a saint Vimtede Paul. Proclamé « Docteur
de I'Eglise » en 1877 par Pie IX, il a inspiré la fondation dentweuses congrégations et
sociétés spirituelles (Missionnaires et oblats, oblagesaint Francois de Sales, salésiens et
salésiennes de don Bosco, sociétés saint Francgois de.Sales)

Marqué par son expérience pastorale, il développe undusgité eévangélique qu'il
veut accessible a tous, privilégiant simplicité et huriliemployant la langue du peuple,
émaillant ses préches d’'images tirées de la nature ou deéfence commune et quoti-
dienne, il cherche a se faire le prophete d'un Dieu d’amadéfiectiblement lié a I’'hnumanité
par la ressemblance qui les unit. Il s’appuie pour cela suisian de Dieu développée par
les prophetes de I'Alliance : Dieu, jalousement amoureukiaenme, est un Dieu « mater-
nellement paternel » qui est communion d’amour et attend'lqoeme apporte une réponse
aux sollicitations de cet amour, par le travail de 'Espair® qui agit dans le cceur de cha-
cun. Lhomme est alors appelé a manifester cet amour en otargesans cesse au Dieu
vivant pour revivre en son cceur le sacrifice pascal : adhéréhaist, c’est vivre ce que
saint Francois de Sales appelle le « trépas » qui consist&passer en la volonté de Dieu ».
Dans cette perspective qui insiste avant tout sur la logikpraour inhérente au rapport entre
Dieu et les hommes, il met en évidence I'importance du docdalemandement évangélique,
qui réunit dans un paralleéle indestructible 'amour pori&eu et 'amour porté a ses fréres,
« sortis comme jumeaux des entrailles de la miséricorde de Ril’amour fraternel devient
ainsi le plus familier des petits « trépas » que Dieu nousgseghaque jour pour rencontrer
I'autre en mourant a nous-mémes.

La congrégation des Salésiennes missionnaires de Mariat¢olge, en Inde

Mais venons-en maintenant a la fondation de la congrégdesrSalésiennes mission-
naires de Marie Immaculée, qui découle de ce travail acdgraple directeur spirituel qu’a
été saint Francois de Sales pour les deux personnalitéatftoes de I'association, le pere
Henri Chaumont d’'une part et Caroline Carré de Malberg déapart. Ordonné prétre en
1864, Henri Chaumont est d’abord vicaire a St Marcel puisea@otilde. C'est la qu'il
fait la connaissance de Caroline Carré de Malberg, femmiticlér, a la recherche d’un
accompagnement spirituel apres le déces d’'un enfant ergbagec elle, il crée peu a peu
une association de laiques désireuses de poursuivrel ldgésanctification et d’apostolat
préné par saint Francois de Sales : la Société de saint ksatlgSales propose a toutes
les femmes, célibataires, veuves ou mariées, de toutegtiomsgdde « suivre Jésus sur son

33



Jeanne-Marie Martin

chemin de perfection évangélique, vivant la fraternitéaghitié des premiéres communau-
tés chrétiennes, permettant ainsi a la Bonne Nouvelle derslée a travers le monde. »
Quatre ans plus tard, en 1876, c’est la naissance d’uneiassnale prétres diocésains,
la Petite ceuvre, « école de formation continue et de comrepsrmanente ». Puis, dans
le méme esprit, pour mettre en ceuvre cette démarche apost@n direction des familles
et du monde professionnel, 'abbé Chaumont fonde « les Datm@&tiennes », les « Insti-
tutrices chrétiennes », «les veuves chrétiennes »... ldenees institutions, « I'CEuvre de
Marie Immaculée », connait un tel développement qu’elleeadee « les Catéchistes mis-
sionnaires de Marie Immaculée ». Le 13 octobre 1889, quailjeés sont envoyées en Inde,
a Nagpur, sous I'égide de Félicie Gros qui deviendra Meraé@ertrude : elles seront les
premieres Sceurs salésiennes missionnaires de Marie In@ad@MMI). La charte de fon-
dation résume bien les objectifs et I'inspiration salésede cette association : « pressées
par 'amour bienveillant de Dieu révélé en Jésus, le Liteknatet par le dynamisme prophé-
tigue de Marie dans son Magnificat, nous, Salésiennes missies de Marie Immaculée,
sentons un appel urgent a répondre au monde blessé d’ahjeiufd.] Nous voulons faire
surgir le potentiel de vie qui sommeille en toute femme, en pauvre, et au coeur de la
création. » Depuis 1889, la congrégation n’a cessé de sidgrat s’étend désormais aux
cing continents, regroupant 1270 religieuses de septmadiiés différentes, réparties dans
quinze pays.

Enfin, pour clore cette introduction historique décidémaah longue qui, je I'espere,
n'a pas encore totalement découragé mon lecteur, laissoms ld parole aux fondateurs
eux-mémes qui sauront résumer la teneur de cet engagenssibnmaire.

« Missionnaires, vous devez étre toujours prétes a partir..
vous devez étre des partantes perpétuelles...
ne tenant bien que le baton de voyage, les pieds dégagésqiles@nle coeur libres...
prétes a suivre la volonté de Dieu. »

Meére Marie Gertrude

Témoignage : I'engagement de Sceur Suman Louisa au sein des BM
une religieuse missionnaire aujourd’hui

Originaire de I'Inde ou elle a fait ses premiers pas de relige, sceur Suman Louisa est
actuellement a Gentilly, dans la banlieue parisienne,&gesile la congrégation des SMMI,
ou elle travaille avant de partir pour Madagascar, une ntigestination pour exercer sa vo-
cation. Elle a accepté de nous faire partager son expérmaisstonnaire, une vie consacrée
au service de Dieu en se mettant au service de I’humanitBagcréée.

Sénevé— Que signifie pour vous le terme « servir » ?

Sceur Suman Louisa— Pour moi, servir signifie tout simplement étendre I'amoer d
Dieu sur tous mes fréres et sceurs parce que je crois qu’entDigas les personnes de toute
race, culture et langue sont fréres et sceurs.

34



Servir son prochain Le service missionnaire aujourd’hui

S — Quels sont les éléments qui ont déterminé chez vous unéieocaissionnaire ?

Sceur S.L. — Dieu m’a fait la grace d’avoir une famille trés chrétientid en’a nourrie
de Sa Parole depuis mon enfance. J'en garde de beaux sau&giait avant la priere du
soir, en famille, que notre mere avait un peu de temps libue pous apprendre le catéchisme
et nous raconter I'histoire des saints et des missionndeas zele et leur amour pour le
Christ et pour leurs fréeres et sceurs. J'aimais énormémesnoenents et c’est alors que,
peu a peu, le Saint Esprit a allumé le feu de son amour en moi,que j'offre ma vie a
Dieu, et m’a appris a considérer ses enfants comme mes privpres et sceurs.
J'ai aussi appris, de I'exemple de mes parents, 'amour degrps et des nécessiteux. Nous
étions une grande famille de douze enfants et nous faisiariegle ce que I'on pourrait
appeler la classe moyenne. Nous avions suffisamment pou, yeur nous habiller, nous
avions une maison et quelques propriétés pour faire vivifarfdlle et assumer les frais
d’éducation. Notre maison était située en bordure de laeretiten ce temps-la, les gens
devaient marcher beaucoup pour atteindre la ville, y fargd achats ou pour assister a
la messe du dimanche. De nombreux passants avaient I'dabifentrer chez nous pour
demander un peu d’eau a boire, aprés une longue course ssisildrilant, et se reposer
un peu de leur fatigue. Comme mon pére était enseignant @d'éu village, il était trés
connu et les gens venaient a la maison pour différentesngisimander un avis, partager
leur expérience de vie... Ma meére avait le don de nourrir ev&te les pauvres, de les
réconforter dans leur détresse ou leur peine, de soignemdésdes et ceux qui souffraient.
Les jours de féte, elle les invitait a partager un bon repas aous. Je I'ai vue donner nos
vétements aux plus nécessiteux. Ainsi, 'amour des palasedevenu ma premiere legon
afin de servir tous ceux qui étaient dans le besoin.

S — Quels ont été vos modeles en matiere de foi et de servicealeDi

Sceur S.L. — Deux saints en particulier m’ont beaucoup inspirée : saiftérése de
Lisieux et saint Francois Xavier. L'une devint la patronms dnissionnaires, bien qu’entre
les murs de son Carmel, et l'autre arriva en Inde comme nmeaice. Nous invoquions
souvent sainte Thérése apres la priere du soir. J'ai faithtueles dans des écoles qui étaient
sous le patronage de sainte Thérése de I'Enfant Jésus. tteshes premier livre que j'ai lu
pendant ma premiere année de noviciat était I'autobiogeagd sainte Thérese de I'Enfant
Jésus. Le récit de sa vie en famille, puis au Carmel, m’a lwegumspirée pour choisir
comme elle les fagons toutes simples de faire plaisir a Dielié¢re disponible pour tous
les fréres et sceurs dans le besoin. Saint Francgois Xavieugtdes saints que mes parents
mentionnaient souvent dans leur conversation, aprés enipage qu’ils avaient fait a Goa,
dans le sud de I'lnde, ou son corps était a cette époque-tzséxpla vénération des fideles.
Leur conversation était comme un message pour moi.

S — Comment en étes-vous arrivée a faire le choix de la vieiezlge missionnaire ?

Sceur S.L. — Lorsque j'étais encore petite fille, j'étais inspirée parkémple héroique
des saints. J'ai appris a les connaitre, soit par les classeatéchisme, soit par mes parents
et par 'exemple vivant des prétres et des religieuses deamagse. Lorsque j'ai eu terminé
mes études secondaires, un jour, j'ai tout a coup été frappea question posée a saint

35



Jeanne-Marie Martin

Francgois Xavier : « que sert a ’lhomme de gagner 'univelsvgint a perdre son ame ? »
C’est aussi a ce moment la que jai connu quelques congoégatiui servaient les plus
pauvres d’entre les pauvres, les orphelins, les maladeforklde moi-méme, j'ai senti un
appel a offrir ma vie a Jésus, disponible et généreux aucgeda son peuple. « Celui qui
veut me suivre... », c’est cette parole qui m’a fait quitters ceux que j'aimais et adopter la
famille de Dieu comme la mienne. J'ai alors choisi de rejogrids Salésiennes missionnaires
de Marie Immaculée, qui est la branche religieuse missiomige la Société des Filles de
saint Francois de Sales.

S — Quel a été votre parcours au sein de votre congrégation ?

Sceur S.L. — Les deux premieres années de ma vie au sein de la congrégatat
donné mille occasions de découvrir 'amour infini de Dieu powi. J'ai passé ces deux
années dans une communauté établie dans un village pouaptémcet prendre le temps
de bien discerner I'appel de Dieu. La, j'ai partagé la vie slasurs, la priere, les visites des
familles, le catéchisme et des moments récréatifs aux fiuféte. Pendant ce temps, j'ai pu
prendre soin des enfants orphelins de notre creche et ercapant d’eux, j'ai ressenti en
moi les faisant miens les mots mémes de Jésus : « Laissezaveror les petits enfants. »
Avec les sceurs, jallais visiter les maisons, partageamdane Nouvelle de 'amour de
Jésus, servant joyeusement les malades au dispensaireuad une réponse a ce que je
cherchais dans le charisme de ces sceurs, qui cherchentareeda dignité des femmes
et des pauvres. Pour rendre plus efficaces mes servicesnadité souffrante, j'ai choisi
d’étre infirmiere.

S —Quelles sont les différentes activités entreprises mSMMI pour se mettre au
service de Dieu et de leurs freres ?

Sceur S.L. — Nous sommes appelées a travailler a restaurer la dignit&aime, spé-
cialement a travers le respect des femmes et des pauvresciidtes sont donc centrées
sur leur développement humain et spirituel. Nous sommesy&@s en mission pour aider
des femmes afin gqu’elles soient a leur tour des ap6tres emidigu. Par conséquent, la
formation, a tous les niveaux, est notre priorité, a trades activités pastorales variées :
préparation aux sacrements, mariages, retraites...

Salésiennes en pleine action

Nous prenons soin des orphelins et des enfants venant diéefapauvres ou brisées.
Des le début de leur vie, ces enfants sont privés de 'amouleuts parents et des soins
maternels. Nous sommes donc tres attentives a leur faite gafils sont aimeés et désirés.

36



Servir son prochain Le service missionnaire aujourd’hui

De plus, ils sont éduqués et aidés a trouver un travail ouradd@ablir dans la vie. Nos pre-
mieres missionnaires ont veillé a I'éducation des perseeoenme un moyen de leur faire
prendre conscience de leur valeur. Aussi, des écoles ttaigartes spécialement pour des
enfants des plus basses castes, et aux plus pauvres égit tdf possibilité d’étre instruits
dans nos écoles. Encore aujourd’hui, nous avons des misdems des villages isolés et
sous-développés afin d’atteindre les plus pauvres.

Ceux-ci n'ont pas acces aux soins dans un pays qui n'a passieénsy de sécurité so-
ciale. Nous avons des centres pour la femme et I'enfant, ggernités, des dispensaires
et quelques hépitaux ou nous travaillons comme docteunsfiemiéres. Prendre soin des
malades en phase terminale de vie, des sidéens, sont désrapestolats que les SMMI ont
débutés pour répondre aux signes des temps. En Afrique nomissconcentrons sur la nour-
riture pour les enfants sous-alimentés et sur les prograngdaeléveloppement et de santé
pour les femmes.

Les visites des villages et des familles ont été I'un desggraux moyens d’aller au devant
des femmes et des jeunes filles, de connaitre leurs réalitégli@nnes et leurs conditions
de vie. Ce contact personnel réveille en elle I'estime deMous les encourageons en leur
procurant les moyens de gagner leur vie par elles-mémes/er$rl’enseignement ménager,
les cours de couture et d'informatique. Nous les aidons@afoser et a former des groupes
d’entraide. Nous sommes aussi a I'écoute de celles qui satéteesse, vivent des situations
familiales difficiles, sont victimes de violences...

Les visites aux prisonniers sont aussi un autre apostofet ldguel quelques-unes de nos
sceurs se sont engageées. Elles leur apportent un rayon diespét les aident a trouver un
sens a leur vie et a se reconstruire intérieurement. Nouailtcns en collaboration avec le
gouvernement. Nous avons aussi des centres pour acclesilians abris, les malades men-
taux ou physiques, sans distinction de caste, couleur @iael

Aujourd’hui, nous sommes présentes dans quinze pays [Bahgyladesh, Madagascar, Phi-
lippines, Tle de la Réunion, Tle Maurice, France, ltaliegédie, Cameroun, Bénin, Papouasie
Nouvelle Guinée, Chili, Brésil et Haiti), engagées au serdies plus pauvres et spécialement
des femmes, afin qu’ils expérimentent a travers nous I'anmfimi de Dieu pour eux.

A nous de nous faire aussi missionnaires dans notre viedistts : nous sommes tous
appelés a étre les successeurs des apétres et a devenimsrse’Evangile envoyés a
travers le monde par le Christ. Saint Francgois de Sales@vaik ou que nous soyons, nous
devons et pouvons aspirer a la vie parfaite » ; comme les ftpurpar la diversité de leurs
formes, couleurs et parfums, font 'harmonie d’'un bouga#tsi les « plantes vivantes »
de I'Eglise sont appelées a produire des fruits de dévotiam chacun selon sa qualité et
vocation ».

J-M.M.

37



Le service monastique

Warren Pezé

désir de mener une vie entierement vouée au Christ : et suktodesir de mener une

vie aussi proche que possible de la vie future. En témoignexample, le cloitre de
I'abbaye de Sénanque, dans le Vaucluse, qui a douze arcadefigurer les douze portes
de la Jérusalem célesteEn témoigne également le fait que la Régle Bénédictindifait
I'’Apocalypse en entier de mémoire, aux laudes du dimahctiest le seul texte de la Bible
gue tout moine bénédictin doit connaitre absolument par.caeu

I LY A, DANS LA VOCATION MONASTIQUE, tout retraitant d’'un jour I'aura remarqué, le

Le cloitre de I'abbaye de Sénanque

Cette vie monastique, si elle veut figurer et méme acconpliegne de Dieu, doit se
conformer en permanence aux commandements du Christ. &mpiarle Saint-Benoit :
« Freres, nous avons demandé au Seigneur : "Qui habiteratalangison ?" Nous avons
entendu sa réponse. Il nous a imposé ses conditions pouritgha@bonous de remplir ces
conditions ! »* Ces conditions se trouvent naturellement dans I'Ecritoteles principaux
Péres ont puisé l'inspiration de leurs regles. Ainsi, pouciéer quatre particulierement im-
portantes, 'abandon de ses biens et la chasteté se tradmesiMatthieu : « Si tu veux étre
parfait, va, vends tes biens et donnes-en le prix aux pa@viest viens ici, suis-moi.4s « et
il est des eunuques qui se sont eux-mémes fait eunuqueseadiauggne des cieux® a
vie en communauté et 'absence de propriété individueithspirent des Actes des Apotres :
« La multitude de ceux qui avaient foi n’était qu’un coeur atumpe ame, et personne ne
disait qu’aucun de ses biens flt a lui, au contraire ils meitdout en commun.%L obéis-
sance a un abbé, pour sa part, s’inspire de I'épitre aux dgbre Obéissez a vos chefs et

1Ap. XI, 12.

2Régle Bénédictine, XIl, 4.
3ibidem Prologue, 39.
AMt. XIX, 21

SMt. XIX, 12

6Actes, IV, 32.

38



Le service dans I'Eglise Le service monastique

soyez-leurs soumis, car ils veillent sur vos ames pour edreecompte. Qu’ils puissent le
faire avec joie et non en gémissant, ce qui ne vaudrait riem paus. ¥ Dés lors, on s’at-
tendrait a ce que le moine, parfait chrétien, obéissantughatstant de sa vie aux exigences
de I'Evangile, incarne le mieux I'idéal du service chrétide service monastique serait le
service chrétien par excellence. L'humaniste et I'hunaargtqui sommeillent en nous sont
alors embétés de trouver sur intefrietPére Hugues Chapelain de Serreville, abbé de Notre-
Dame des Neiges, dire : « Le moine ne sert arien : c’est de faifrat la gratuité ne sert a
rien ». Le chrétien idéal ne servirait-il a rien ?

Le moine est-il déja un chrétien idéal, ou bien sa vocati@strélle qu’une vocation
parmi d’autres vocations possibles? Dans le texte de saatthMu que nous avons cité,
le Christ semble suggérer que la vocation de tous n’est pafedenir eunuque pour le
Royaume : « Tous ne comprennent pas cette parole, mais celig’ast donné. $Et un peu
plus bas, sile jeune homme riche s’entend répondre : « Vend®t suis-moi », c’est parce
gu’il ne se satisfaisait pas des commandements dont let@fffirsne qu’ils suffisent a entrer
dans la vie éternelt€. Il semble donc que, si le moine est évidemment un discipégial du
Christ, celui-ci a ménagé plusieurs vocations pour son@eret que la vocation monastique
n’en est qu’une. On peut méme affirmer, suivant saint Bethayd'il y a diverses formes de
vocations monastiques, qui ne doivent pas entrer en cotigpdis unes avec les autres : en
citant notamment saint Paul, « Chacun doit demeurer damktion ol Dieu I'a appelé',
et saint Jean, « Il y a plusieurs demeures dans la maison d@arens

. '-'. E .,;"'.- Eed — F )

L'abbaye Notre Dame des neiges en Ardeche

Il faut donc dégager des caractéristiques qui soient nolememt propres au mona-
chisme, mais en plus communes aux diverses formes de menaehi Ce qui est possible
si on garde a I'esprit que cénobitisme (c’est-a-direToatmbnachisme communautaire) et
erémitisme existent presque toujours simultanément ¢@ubbite a ses heures de solitude,

"He, XIII, 17.

8http ://catholique-lepuy.cef.fr/actualites/reportsgeport-0312.htm
SMt. XIX, 11

OMmt., XIX, 17.

dans IApologie a Guillaume de Saint-Thierry

12 Corinth., VII, 20.

BJn, XIv, 2.

39



Warren Pezé

plus ou moins longues selon les ordres; et tout ermite gavd&act avec le reste de I'hu-
manité, de facon plus ou moins réguliere), et ne constitdent que tres relativement des
vocations différentes. Reprenant alors les mots de domb&dadie Vogué, dans I'épilogue
de son ouvragee monachisme en occident avant saint Béfioitous pouvons d’abord dé-
finir le moine comme un « séparé », qui vit hors du monde pouu B&il, puis comme un
« unifié », qui dans le service de Dieu seul rassemble ce que Eéeuliere avait dispersé,
et enfin comme un « communiant » : sont moines (comme en pankefsagustin dans son
sermon sur le psaume 132), ceux qui ne fontugulans la charité®> Dés lors, comment
cet homme, séparé physiquement du monde mais uni de facefopldamentale a celui-ci,
sert-il Dieu et les hommes ?

Reprenons a partir de ce que disait I'abbé Hugues Chapedaid’est de la gratuité et
la gratuité ne sert a rien ». La vie du moine est gratuite darseihs ou elle colte quelque
chose sans rien rapporter d’évident : « Le moine c’est conanrftamme d’'une bougie.
La flamme d’une bougie, on n’en a pas besoin a I'heure de Iréga électrique. Pourtant
cet inutile est peut-étre indispensable ». L'image de lagoua’est pas anodine : elle fait
penser a la liturgie et a son abondant luminaire. cela sebiateétre le coeur de la vocation
monastique : leservitium Dej a savoir la liturgie ou, pour les plus érémitiques, la griée
louange. Pensons a saint Augustin, qui répond dan3sote du travail des moine& ceux
qui disent qu'a cause de cette obligation de priere les nsaneepeuvent travailler : « tout
en travaillant des mains, on peut chanter les divins caesicgi alléger son travail méme
par un appel & Dieu ». A bon entendeur! On touche |a au coeundedion monastique,

Ora et labora

parce que comme nous l'avons dit le moine doit figurer la vierfuqui sera tout occupée a
chanter la gloire de Dieu : c’est un avant-goUt des chantadgss que le moine doit faire
entendre. On comprend alors mieux de quelle gratuité seddigbbé Hugues Chapelain :
il s’agit de ramener I'esprit humain a la gratuité de ce geshpas vain. La gratuité, I'esprit
non mercantile, est d’'ailleurs le propre du chrétien : « Naesvimquiétez pas pour votre
vie de ce que vous mangerez, ni pour votre corps de quoi voas gétus. La vie est plus

Yp. 142
15Augustin,sermon sur le psaume 132 Les catholiques les appellent moinesnpuEnos seul, ou plusieurs
en un seul par I'ame. »

40



Le service dans I'Eglise Le service monastique

que la nourriture et le corps plus que le vétement (...) V@& sait bien ce dont vous avez
besoin. Cherchez seulement son Royaume et tout cela vaudammé par surcroit!$; ou
plutdt, du catholique, depuis que la plupart des réformatent fait de la réussite terrestre un
signe d’élection et, comme par hasard, fermé les monasteusiant quelque peu la solide
restriction du Notre-Pére : « Donne-nous aujourd’hui npa quotidien». Le monastére
et sa gratuité ont donc une solide valeur interrogativer peux qui le visitent : s’il n’est
certes pas I'accomplissement d’'une vocation chrétienéalédet unique, il rend sensible
avec efficacité le sens chrétien de I'existence : ou tout ce’gat pas donné (donc, gratuit)
est vain, et ou toute la vie, par conséquent, est donnédlddia il faut souligner que tous
les monasteres, comme jadis les Peres du désert, ont aussiquation d’accueillir des
hotes : la gratuité y est d’autant plus sensible.

Si le sens de la vocation monastique est de célébrer la gleilieu par la liturgie et
la priére, il ne faut pas négliger le fait que c’est une calébn a la fois individuelle et
collective ; en se projetant dans la vie future, la vie mdgastpréfigure I'union intime de
’'homme et de Dieu, mais aussi la communion des saints. @Gestoment de distinguer,
comme le faisait un des Péres du désert, Evagre le Pontigiiegeosiset practiké Le but
de la vie chrétienne, et particulierement de la vie monastigst lagnosis la vision de Dieu.
Le moyen, c’est lgractike la purification des passions et des pensées de telle sataqu
charité les imbibe entierement. Il souligne bien que I'¢éengjui s’est le plus dépouillé peut
se perdre s'il ne préte charitablement son peu de bien a eom €ette purification est le
moyen par lequel on peut porter un regard juste sur les homoiasous entourent, et les
aimer véritablement, autant que soi-méme, comme crédibres de Dieu. Rappelons des
passages ou le Christ affirme que servir Dieu, c’est aussr & hommes : « Tu aimeras ton
prochain comme toi-mémé?; « Je vous le dis en vérité, toutes les fois que vous avez fait
ces choses a I'un de ces plus petits de mes fréres, c’est aumoioys les avez faitest®il
y a donc une dimension collective du service monastiquest-@elire que le regroupement
de moines en communautés a un sens plus profond que les simgtessités de la vie
quotidienne comme le logis et I'alimentation. Lhomme,dagé a I'image de Dieu, est digne
de service, au nom de Dieu méme. Dés lors, le chemin de seatitifi intérieure exigé par
le Christ va de pair avec la construction d’'une société gmae tournée vers le Royaume.
Ainsi en parle I'abbé Hugues : « le monastere est aussi urle édeovie : la communion
que nous voulons vivre ensemble, la vie chrétienne bienretmque nous voulons mener. »
Le propos de la vie monastique est donc bien de fuir le mondés mmiquement de fuir
le monde comme valeur : puisqu’il se propose de le recomstrfinalement, avec les gens
qui le voudront bien, dans I'optique du Royaume. Mais alarsl g@st le genre particulier de
service dont se revendique ce nouveau monde fuyant I'aRdfas d’héroisme apparent, pas
de grandes entreprises humanitaires (et encore ! celadéesrordres), qui I'emporteraient
en tout cas sur le plus grand des services, la pureté du coeur.

La sanctification personnelle passe donc pour le meillewicgeque I'on puisse rendre
a la société que I'on prétend construire. |l serait prégentide vouloir en écrire un manuel.
On peut néanmoins citer quelques préceptes issus des satwas de Jean Cassien et de

Luc XII, 22-27
YMc X1, 31
1BMt. XXV, 40.

41



Warren Pezé

son ami Germain avec des péres égyptiemscueillis a la toute fin du IViéme siécle. Ainsi
AbbaPaphnuce leur dit-il qu’il y a trois renoncements que le raaoit accomplir, et qui
reprennent le commandement du Seigneur a Abraham : « Scaideled et de ta parenté, et
de la maison de ton pere?®

«Sors de ta terre, c’est-a-dire : Renonce aux biens de ceatdix richesses d’ici-bas.

Sors de ta parenté, c’est-a-dire : Renonce ata vie et a téadedd’autrefois, a tes vices
aussi (...)

Sors de la maison de ton pére : c’est-a-dire : Bannis de tesdetput souvenir du monde
présent. %

Une fois tous ces renoncements opérés, c'est comme unell@ouieequi commence,
avec le Christ pour centrébba Abraham dit a Cassien : « Il faut donc que sans cesse
le moine fixe toute son attention vers un but unique, auquigrél activement converger
toutes les pensées qui se levent ou s’agitent dans son espdiest le souvenir de Dieu. »
Quand l'esprit distrait s’y refus@bbalsaac recommande de réciter une petite sentence de
I'Ecriture particulierement chérie des Péres du désert : @n Dieu, venez & mon aide
hatez-vous, Seigneur, de me secoufit.Wila le Christ devenu centre des préoccupations,
apres avoir chassé tout le reste.

Quelles sont alors les vertus qu'il faudra mettre en ceuvres?qualités qui sont celles
du Christ, bien sir. Et d'abord, I'numilité : saint Benoit &ccorde, dans sa régle, une im-
portance capitale. Il énumere, au chapitre VII, douze dedittumilité. Le fait de porter la
capuche, et de se taire, qui donnent souvent 'image d’'umerainfrogné’, sont en fait des
signes d’humilité. De méme, saint Bernard de Clairvauxsdafraité de I’humilité et de
I'orgueil, fait des douze degrés d’humilité le chemin vers le Christ: lénverse, des douze
degrés d’orgueil le chemin idéal vers la perdition. Pareait I'humilité est la condition
de I'obéissance des moines a I'abbé. L'autre vertu qui semiinordiale est la charité. Ici
prend tout son sens la conception du monachisme de sainaf8ers’il y a effectivement
plusieurs demeures dans la maison du Pere, c’est la chairitésse un lien entre toutes.
« Si je n’en embrasse qu’un seul dans la pratique, je les essbtaus par la charité qui me
procurera, je le dis avec confiance, le fruit des observanedst plus loin : « L'un pratique
sans charité et l'autre a la charité sans les pratiques ehaipr perd ses peines, mais ce n’est
point en vain que le second a la charité. » Enfin : « Ce qui faité tant ici-bas que la-haut,
c’est la charité. % Comme dans la priére, la charité réunit ce qui semble épagans le
monde sensible. On retrouve cette méme idée de la communmtiarei C’est d’ailleurs la
charité qui pousse le moine a accueillir les retraitants!

Il faudrait aussi mentionner une derniére qualité. Alors tgs moines de la Thébaide
s'étaient réunis pour visiter saint Antoine, un débat s'&leour savoir quelle était la plus

19| s’agit desCollationsde Jean Cassien, un texte fondateur dans I'histoire du rhismae occidental.
20Gen. XII, 1.

2IcassienCollations Cerf, p.101

22ps. LXX.

23Notamment dans le filraes riviéres pourpres Il...

24ppologie a GuillaumelV, 7-8

42



Le service dans I'Eglise Le service monastique

grande vertu du moirf& Aprés que les moines eurent cité la charité, I’humilitéeleonce-
ment, sans faire de consensus, Antoine prit la parole epbgela discrétion (c’est-a-dire, le
discernement). En effet, bien des moines humbles, chir#taiscetes ont finalement failli
a leurs engagements, dit-il. La discrétion permet de neub&sdans aucun extréme. C'est
elle dont I'Ecriture dit : « La lampe de votre corps, c’estreadeil. Si votre oeil est en bon
état tout votre corps sera lumineux® Antoine dit : « Elle discerne, en effet, toutes les pen-
sées de 'homme et ses actes, examine et voit dans la lungegaecnous devons faire. »
Elle est donc la mieux a méme de guider le moine vers la vetast@onc une conscience
claire et une bonne intelligence de ses moyens qui formeortelaiere qualité du moine!
Naturellement les moines réunis autour d’Antoine acceptéte I'élire reine des vertus avec
enthousiasme.

Nous voyons donc comment le monachisme exalte des quafitéegment sociales.
L'humilité, la charité... Quelles qualités sont mieux a neéde faire fonctionner correcte-
ment n'importe quelle communauté ? « Dans la vie monastiqueeofait rien d’autre que
ce que ce que le Christ a fait en humanisant la vie divine. Nbeschons a tout humaniser
dans le sens du Christ : le temps, le travail... Cela veutglieenous veillons a la qualité des
relations interpersonnelles, que nous prenons le temgsa line liberté du moine : plutét
gue d’enfermer dans une structure, proposer une aventenaobnastére est un espace pour
I'aventure avec Dieu, » dit 'abbé Hugues Chapelain. La itgiales relations interperson-
nelles, I'aventure... Comment ne pas associer mainteaasgriice monastique a I'amitié ?
Bien des moines I'ont fait. Citons notammeXxttbaJoseph, dans leSollations: « Le pre-
mier fondement de I'amitié véritable est le mépris des banse monde et le dédain de tout
ce que nous avons (...) Il convient deuxiémement que chattamche ses volontés propres
(...) Le troisieme procédé consiste a se persuader que t¢itupasser apres le bien de la
paix et de la charité. Le quatrieme est de croire que pourraomtif absolument, juste ni
injuste, il n’est permis de se mettre en colére. En cinquikeoe il faut désirer de guérir la
colére que notre frere a congue contre nous, méme sans.slijet dernier procédé consiste

25’histoire est racontée dans I€llations seconde collation aveibbaPaphnuce.
26Mt VI, 22.

43



Warren Pezé

a penser que I'on peut chaque jour émigrer de ce moriéid.est difficile de distinguer ici
la différence entre préceptes d’amitié et regle monastiglilesemble que ce soit ce service,
I'amiti€, celui qui rend le monde habitable, qui fait le lientre les engagements collectif
et personnel, et qui a fait voyager ensemble Cassien et Geenteavers I'Europe romaine
pour fonder un monastére, qui forme le ceeur du service mignask Il n’est pas de plus
grand amour que de donner sa vie pour ses arffis. »

Nous voyons donc que le service monastique se distinguespaxrrddicalités. Celle de
I'engagement individuel, a cause de la conversion que sglgaenoncement au monde, et
de I'application perpétuelle de la conscience a la pedactRadicalité en méme temps de
la vie collective, parce que cette conversion permet dedogies communautés pour toute
la vie de leurs membres, qui s’aiment, comme des couplesitepdar le meilleur et pour
le pire, en vue de construire le Royaume de Dieu, et ont a aeepreéfigurer le « cantique
nouveau » des élus devant le tréhe&Contrairement a ce qu'ils disent, les moines changent
donc, d’'une certaine maniere, le monde, de facon passimemplative. Un site internet
dont je ne me souviens plus le disait parfaitement : « pourde@) 'important n’est pas
de transformer le monde, mais de le transfigurer ». Ce n’ast gas le moindre de leurs
services, que celui qu’ils nous rendent en nous montrarériéadle valeur du monde qu’ils
ont quitté, auquel nous pouvons étre attachés a mauvaeesci

W.P

275,165
28Jean, XV, 13.
29Apocalypse, X1V, 3

44



Le diaconat, ministére du service

Amaury Freslon

Vatican Il, le diaconat permanent reste bien peu connu déuj@apg des catho-

liques. La tentation est grande de considérer le diacre @omsous-prétre, une
sorte de personnage a qui on autorise d’étre marié et quidmeuter certains sacrements
histoire d’aider les prétres et de pallier la crise des vonat C’est pourtant nier ici toute la
dimension particuliére du diaconat, qui ne prend sens gogléservice. Pour tenter de voir
un peu plus clairement ce qu’est un diacre, j'ai interroggdiee Francois Du Sartel, vicaire
général du diocese de Tours et responsable du diaconat pemtr@our ce méme diocése.
Mes capacités ne permettant pas une prise de note exhaisti@eonversation, le présent
article résume les divers points que nous avons abordés gaié soit majoritairement ins-
piré des propos du pere Du Sartel, il est également enrichtdeseils et de I'expérience
d’un diacre permanent du diocése de Tours.

IVI INISTERE CONSACRE DE L[EGLISE DES PREMIERS SIECLES$établi par le concile

coll” @nups!’mrplmemm
’ﬁtmun

=~

Saint Vincent, dlacre et martyr, patron des vignerons

Un peu d’histoire

Le diaconat est apparu dés les débuts de I'Eglise, mais ardisgmble-t-il vers le VI
siecle. Il est cependant difficile d’avoir une connaissapi@eise des diacres, puisque le
terme gre®iéxovoc est plutbt générique, désignant le serviteur (ou la segyalhsemblerait
tout de méme que les diacres avaient deux charges : d’ungesatvice des plus pauvres,
qui fut le souci de I'Eglise dés l'origine, puisque c’est & aue Jésus s'est adressé, et
d’autre part de 'administration des biens matériels dglige naissante. Leur confier cette
double charge était particulierement judicieux, dans laureou ils savaient gérer I'argent
en s’occupant d’abord des plus pauvres. Cependant, ceh&toriens estiment que cette
gestion si charitable pourrait avoir entrainé leur digpari

45



Amaury Freslon

Nous connaissons les premiers diacres par les actes dessapbén est parfois égale-
ment fait mention chez Paul, qui parle aussidil'conesse<On ne sait s’il désignait la des
femmes consacrées au méme titre que ceux que nous venongide, @& simplement des
personnes accomplissant des oeuvres de service. Il semlgependant qu’il y ait effec-
tivement eu des femmes chargés d’'une responsabilitéifjugg notamment des baptémes
des femmes (le baptéme se faisait a cette époque par immgasiqui entrainait d’évidents
problémes de pudeur si un homme devait baptiser une femme).q'il en soit, I'Eglise
considére que l'ordination quelle qu’elle soit, dans la unesou elle rend présent le Christ,
qui est un homme, en la personne ordonnée, ne peut étre danmésfemme.

Il est intéressant de remarquer que le diaconat a été r@ttii concile principalement
pour servir en Afrique. En effet les évéques ont pensé qudiéeses permettraient d’ac-
compagner le développement de I'Eglise d’Afrique. Ironiesbrt, il n’y a pas beaucoup
de diacres en Afrique. Par contre, il y en a de plus en plus datre vieille Europe, et
ils contribuent grandement a dépoussiérer nos paroissesweappelant tous au service.
L'Esprit souffle ou il veut...

Qu’est-ce qu’un diacre ?

Le diaconat est avant tout un ministére ordonné, et I'otéindui donne un poids tres
particulier. En premier lieu, I'ordination a, de facon geié, une dimension structurante
dans I'Eglise, elle I'organise & ses divers niveaux. Le iigmsséde donc une place bien
particuliére dans I'organisation de I'Eglise. Il n’est masiplement une personne trés chari-
table ou un super enfant de choeur, il est un ministre deiBEgMais au-dela de cet aspect,
une personne ordonnée est une personne qui doit étre peéderchrist. C'est la le sens
méme du sacrement de 'ordre, qu’il soit donné a un diacreprétre ou un évéque. La
personne ordonnée est partout signe du Christ qui constraitcompagne son Eglise. Le
prétre, par exemple, n’a pas qu’une charge pastorale,pktigpaussi que c’est le Christ qui
nous invite, qui nous rassemble, qui nous nourrit. Enfinjaereé est ordonné dans son état
de vie : il ne peut ni se marier, ni se remarier s'il devientfveu

La mission du diacre est celle du service, en écho a cetta@lkiaChrist : « Je ne suis
pas venu pour étre servi, mais pour servir. » |l nous rappellen ne peut étre chrétien sans
servir, il nous invite a nous dire : « Moi aussi, je dois étrevgeur. » Ce message, passe a
travers les trois dimensions de son ministére, parfoisléppées troigablesdu diacre : la
mission de charité, le service de la parole et le servicgifue.

La mission du diacre lui est confiée par I'évéque. CeluiamVoie dans des lieux ou il y
a un enjeu humain pour I'Eglise, par exemple dans les prisemguartiers défavorisés, mais
aussi dans des domaines auxquels on pense moins souvenitret ptesence chrétienne est
tres importante, tels que le monde de la culture. Partouariifeste une volonté particuliere
de I'Eglise d’étre présente la ol se vivent des situatiomsdines particuliéres, difficiles ou
compliquées. Mais toute la force de cette mission est quetgalest un lien entre le monde
de sa mission et I'Eglise. Ainsi s'il rend présent I'Egligeol il va en tant que ministre, il rend
ensuite présents dans I'Eglise, par son témoignage et t&s &S gens qu'il a rencontrés,

46



Le service dans I'Eglise Le diaconat, ministére du service

et peut les amener vers la communauté chrétienne. C’estcptterraison que le diacre est
appelé leministre du seuil il est un lien entre I'Eglise et le monde.

Le service de la parole consiste en la proclamation de I'@nCela peut paraitre ano-
din, mais il est en fait trés important que I'Evangile soibglamé par le diacre. Le diacre,
lien entre les fidéles et I'Eglise, vient apporter la parol@assemblée. Le diacre peut éga-
lement étre chargé de 'homélie. Quant au service liturgjgconsiste a servir la table du
sacrifice eucharistique, a inciter au geste de paix et a enl@assemblée. Dans tout cela
s’exprime le ministere du diacre : c’est lui qui sert la tatx@nme Jésus servit ses disciples
lors de la derniere Céne, c’est lui qui, aprés nous avoit@sva nous donner la paix, nous
renvoie « dans la paix du Christ ». Et si le diacre nous eneei&'est pas juste pour passer
un agréable dimanche en famille. Si c’est le diacre qui nowsie, c’est parce qu’il nous
envoie étre comme lui serviteurs dans le monde.

Quelle est la vie d’un diacre ?

Le diaconat est avant tout de I'ordre de I'étre, et non ddibac Dans les milieux qu'il
fréequente depuis longtemps, le diacre témoigne par sa petgence. Tous les gens qui le
connaissent ne voient pas en lui qu’un ministre de I'Eglisais voient dans cette personne
qu’ils connaissent bien quelqu’un vers qui aller. Etre om®change le regard que portent
les gens, et ainsi se transforme la vie du diacre. Il est hiesdllicité pour des baptémes,
des mariages et des sépultures, la ou bien des gens prefeemeémettre au diacre plutét
gu’a un prétre qu’ils ne connaissent pas. Le diacre est,au@sime tout chrétien, signe de
contradiction dans le monde. Il est souvent plus visiblelgaautres chrétiens et bouscule
ainsi les idées recues des gens qui le fréequentent. Apn&Briaiion peuvent arriver beau-
coup de témoignages touchants, mais aussi des remarqueshsmattendues : « Je vous
savais catholique, mais de voir que vous vous engagez a oelppta pose question! »
L'engagement touche toujours plus quand ce sont des geasgwgui s’engagent.

Cependant, la mission du diacre et le service de la liturgig des choses prenantes.
Comment donc organiser sa vie ? Il n’existe pas de régle ftgnizans le diocese de Tours,
ne sont ordonnés diacres que des hommes qui n'ont plus lgecda@nfant en bas age. De
méme, la mission donnée a un diacre est, autant que fairausgppeche de son milieu so-
cioprofessionnel. Il est bien évident que 'Eglise ne sateéhaas ordonner une personne qui
ne pourra pas concilier sa mission avec sa vie professiemefamiliale. Il reste cependant
gue le ministére du diacre occupe, et que c’est une expérieaticuliere pour un couple.
C’est pour cela que le jour de I'ordination, la femme du fudiacre est appelée et donne son
accord. C’est pour cela gu'ils suivent toute la formatioseanble. Demander a un couple
récemment marié de s’engager dans une telle aventure déliadt, car il faut que le couple
soit déja profondément soudé pour discerner s'il est capadblfaire face a tout ce qu'im-
plique le diaconat. C’est pourquoi les hommes mariés admdiaconat sont généralement
mariés depuis un certain temps. Mais s'il fallait donnerdeerités de la vie d’'un diacre ce
seraient : la famille, le travail, 'Eglise.

a7



Amaury Freslon

Comment le diacre est-il appelé ?

Le diacre est appelé par un prétre ou une communauté. Oropope de discerner une
éventuelle vocation a ce ministere. Cette phase de disoemten’a rien d’officiel, chacun
prend le temps qu’il souhaite, temps qui varie beaucoupeadpfersonne a l'autre. Ensuite, il
se présente au diocese pour y suivre une formation. Assilerapnt, il rencontre I'évéque
qui décide alors s'il va étre ordonné ou non. Bien s(r, deawiiter son cheminement vers
le diaconat est toujours une expérience difficile a vivrepdame que choisir ou refuser
quelqu’un est une décision délicate pour I'évéque. Maisuit faussi reconnaitre que tout
le monde n’est pas appelé au diaconat, et que ce n'est pass qaitm prétre appelle une
personne que celle-ci doit devenir diacre. Le postulanakst admis a cheminer vers le
diaconat. Il est d’abord, au cours d’'une célébration, ohiitlecteur et acolyte. Puis quelques
temps plus tard il est finalement ordonné. Cette facon d&gipelé par d’autres peu sembler
particuliere. On peut cependant comprendre que peu de geresrtent d’eux-mémes une
vocation vers ce ministére qui n’existe que depuis quelggesnnies, c’est pourquoi il faut
que d’autres les appellent. Mais n’est-ce pas la en fait onadfacon d’appeler ? N'est-ce
pas ainsi que les prétres aussi devraient étre appelés uSiregardons en arriére, nous
verrons gqu’autrefois, on appelait des hommes a la prétrigepel ne se discernait pas seul,
des gens en appelaient d’autres, leur disant de réfléchei@rdoce. Le pere Du Sartel en
témoigne : « Si je suis prétre, c’est parce qu’on m’'a pose éston. »

QUE VOUDRAIS.TY "\
ETRE PLUS TARD 1:’

\Vocation

Autrefois, le service de la messe menait souvent a ce quedbomande a certains de
discerner une vocation. Aujourd’hui cela ne se fait plusatiand que chacun se pose de lui
méme des questions. Mais il est peut-étre des personne® @ posent tout simplement
pas la question alors qu’elles pourraient y répondre fdleraent.

Comment vit on le diaconat lorsqu’on est prétre ?

La réponse est en fait difficile a donner, car elle est extrdemd personnelle, je me
permets donc de reproduire directement les mots du pere Bel SaMa maniere d'étre

48



Le service dans I'Eglise Le diaconat, ministére du service

pasteur, c’est d’étre serviteur comme le Christ. » En e$ide diacre est le signe du Christ
serviteur, le prétre est signe du Christ pasteur. Pourqooc des prétres sont-ils d’abord
diacres ? Il y aici une certaine logique : le Christ lui-mémetgours été a la fois pasteur et
serviteur, et le lavement des pieds (souvent considéré edmgeste de Jésus qui caractérise
le mieux le diaconat), en est bien la preuve puisque Jéspeltamue nous faisons bien
de l'appeller maitre, mais qu'il est tout de méme servitdout ceux qui sont allés a la
rencontre nationale des Chrétiens en Grandes Ecoles onpgracher un peu plus cette
figure du Christ, maitre et serviteur, c'est en fait |1a la fegdu prétre. Mais plus encore, il est
essentiel de passer par le service pour pouvoir étre un sdeyral’ordination diaconale est
donc d’une part une étape vers la charge pastorale, et @’paitt 'engagement fondamental
du pasteur a étre le serviteur de ses brebis. Finalemem, ¢&wait donner une réponse a

la question « Comment vit-on le diaconat quand on est préiyge?pense que ce serait :
pleinement!

A.F

49



Talassades




A la découverte des églises viennoises (7) : la
Ruprechtskirche

Sylvain Perrot

cette fois dans la plus ancienne église de Vienne, la seuddule plan et de style

romans. Elle se trouve au bord du Ring, dans sa partie la piestale, a quelques
centaines de métres du canal du Dartuli#le est consacrée a saint Rupert, Ruprecht en
allemand et Rupertus en latjrfété les 27 mars et 24 septembre

RETOUR DANS LERING... Aprés un petit détour par le X>&iecle, je vous emmene

Le sel de I'histoire

L'église se trouve dans I'espace occupé dans I'Antiquitélgpaille romaine de Vindo-
bona. Avec la chute de I'Empire d’Occident, la ville romasieffondre et seules quelques
petites agglomérations d’habitat subsistent. C’est desshvirons de cette église que se
forme le noyau de la Vienne médiévale. C’était la paroiss¥idene, avant que cette fonc-
tion revienne a la cathédrale Saint-Etienne, en 1147.

Saint Rupert, sur une maison voisine

Si I'on en croit la légende, I'église fut fondée en 740 par &ldret Gisalrich, deux com-
pagnons de saint Rupert qui fut en fait évéque de Salzboturg kenVII¢ et le IX® siecles.
Patron des bateliers spécialisés dans le transport flelsedt aussi, sans grande surprise,
le saint patron de la ville de Salzbourg, la « citadelle dw3eC’est lui qui y aurait fondé
le plus ancien monastere d’Autriche, le couvent bénédutirBaint-Pierre. Aussi I'église
viennoise passe-t-elle pour étre une fondation financédapatle de Salzbourg, comme

!Descendez a l'arr&chewedenplatz

2Ce nom est d’origine germanique et on le trouve sous les nasasuivantes : Hrodbert, Hroudperth,
Ruodpert, ou encore Hruetprecht. C'est I'idée d’'une « gléiincelante ».

3Cette date commémore la translation des reliques du samotms a Salzbourg, a l'instigation de saint
Virgile. Le saint repose en partie a la cathédrale et engdens I'église abbatiale du monastére bénédictin de
Saint-Pierre.

4L attribut de saint Rupert est un barril de sel.

SLe « Ruperti »-tagest jour férié a Salzbourg.

51



Sylvain Perrot

beaucoup d’églises consacrées au saint. Or l'influence b&@ag se fait sentir a Vienne
surtout entre 796 et 829, date a laquelle Vienne est integrékocese de Passau : la fonda-
tion de I'église est donc sans doute un peu plus tardive quedtla Iégende. La premiére
attestation écrite remonte seulement a I'année 1200.dltsdaun document ou le duc Henri
I, dit Jasomirgoft, fait une donation au monastére des Ecossais, entre airgsRaipert,
qui est décrite comme étant alors la plus ancienne églisegsale de Vienne.

Au Moyen-Age, le sel était une marchandise de grande vaseunnise & monopole
d’Etat : un fonctionnaire spécialisé veillait au grain. §'¢uste a coté de I'église Saint-
Rupert qu’a partir de 1500 '« Office du sel » vendait cetteshandise aux commercants
de détail, dans un batiment qui portait le nom de « Maison dgui®r », résidence secondaire
des ducs d’Autriche. Le méme office s’occupait de I'entretile I'église, dont la tribune
communiquait directement avec le batiment profane. En 1&62oulut la désaffecter pour
I'utiliser comme magasin de sel, et en 1782, Joseph Il ord@anfermeture, mais aucune
de ces deux décisions ne fut exécutée. Depuis 1813, I'éghs®-Rupert est intégrée a la
paroisse de la cathédrale Saint-Etienne.

Le roman de l'architecture

L'église, dans son état actuel, a fait I'objet de plusielr@myements et reconstructions.
Les étages inférieurs du clocher ainsi que la nef princjpadastruits vers 1130, sont les
parties les plus anciennes de I'édifice. Elles sont donc lles \peilles magonneries de la
ville conservées encore en usage ajourd’hui

Elle est fort abimée pendant un incendie qui frappe Vienng28i6. On construit alors
I'abside et on éléve la tour du clocher d’'un étage suppléaientdont il reste les poutres
originales. Quelques fenétres gardent la trace d’aménagsngothiques. On procéde ul-
térieurement a d’autres modifications, notamment I'adjoncde la nef latérale au XIV
siecle.

GRUNDRISS VOMN ST RUPRECHT

Bauphasen
m 11 Jhdy

@ um 1280
O um 1830

La Ruprechtskirche : vue extérieure et plan au sol

Mais les changements les plus significatifs se font au dabxt\dI € siecle, a 'époque
baroque : on agrandit les vitraux, on remplace le plafoncgdeef principale par une vodte,

6Ce charmant surnom peut se comprendre ainsi : « Puisse Daiden! », mais rien ne peut le confirmer,
Vienne en effet compte quelques vestiges d’époque romaiais, ils sont intégrés a des espaces muséo-
graphiques.

52



Talassades A la découverte des églises viennoises (Rugdeechtskirche

on construit un maitre-autel de style baroque derrieredie @autel de la période romane.
La décoration intérieure fut complétée au XVIHiécle, en particulier les bancs ornés de
marqueterie.

Au début du XD¥ siécle, le quartier change un peu de physionomie : des bétisnse
construisent, qui menacent ainsi I'abside qui doit étremstruite ; inversement, la destruc-
tion de la « Maison de Prague » en 1832 conduit a apposer wefago-gothique, retirée au
XX€ siecle, comme la volte baroque remplacée par des poutiesa@gé de I'état médiéval.

Les curiosités de 'aménagement

On mentionnera tout d’abord une inscription sur une desstrades de la tribune :
« AEIOU 1439 », la devise de I'empereur Frédéric lll. La sfgaition de cette devise n’est
pas claire. Parmi les quelque 300 explicatfogs’on a pu lui donner, les plus populaires
sont :Aller Ehren ist Osterreich vollet Austria erit in orbe ultimurtf. La plague commé-
more I'entrée de Frédéric Il a Vienne le 6 décembre 1439 ei@construction de la tribune
qui, elle, date du XA siecle.

La sculpture de bois qui représente saint Rupert (d’envii®r0) est anatomiguement
parlant surprenante — les mains partent directement de,tgams bras. Le saint ne porte
pas d’attributs, ou bien ceux-ci furent rajoutés plus t&ut. le mur ouest de la nef latérale,
I'ancien retable du maitre-autel comportait une peintwwelohann Georg Schmidt (1720)
qui montre le saint avec demitti portant ses attributs — sa crosse, un livre et des objets
contenant du sel.

Le sarcophage de saint Vitalis

Une Madone peinte peut étre datée entre 1510 et 1520. Lieedatourné vers la Vierge
et saisit les tresses de sa mére. Cette sculpture étanéestiétre placée en hauteur. Sur la
base est représenté un visage qui doit étre interprété camenéigure de la lune, dans un
modele peu fréquent de « Madone a I'enfant se tenant suritesexde la lune ». La Madone
de Lorette du rez-de-chaussée du clocher, provenant déi€edaculptée en bois d’ébene,
fut spécialement vénérée aux temps de la peste et des goantesles Turcs (XVHAsiécle) ;

8Chiffre donné par la paroisse Saint-Rupert.
9« L'Autriche est couverte de tous les honneurs ».
10« Dans l'univers, I'Autriche existera toujours »

53



Sylvain Perrot

elle est flanquée a gauche et a droite de sculptures barogquespgésentent ses parents
Joachim et Anne et proviennent de I'ancien maitre-auteldpae du XVIIF siecle.

Le tabernacle, fondu en bronze en 1998, contraste avecriestfaptismaux octogonaux
en marbre d’Adnet, placés juste devant, dont I'inscript#ioll.D.I.E.M. signifie Anno MD
in @eternam memoriath

On trouve pres du mur nord de I'église, au-dessous de laneide sarcophage de saint
Vitalis. Les reliques sont un cadeau offert par I'impéarMarie-Thérese a I'église Saint-
Rupert en 1765 et proviennent des catacombes de Rome. Liettg@st vétu d’habits ba-
roques, les parties manquantes furent remplacées par e.la ¢

Enfin, c’est dans I'église Saint-Rupert qu’on trouve lesm@nciens vitraux de Vienne :
disposés au centre de I'abside, ils datent de 1370. En hawgible crucifié avec la Vierge
et saint Jean et en bas, une Madone a I'enfant. On y trouve 221ss8traux modernes...
Dans les années 1950 ont été réalisés des vitraux a |'effigiaitit Rupert, enseignant ou en
compagnie de Cunald et Gisalrich, les fondateurs de I'égliss vitraux les plus modernes
sont organisés autour de deux thématiques : d’une part Entmude Dieu qui apporte le
salut dans les plus grandes difficultés (Daniel dans la fagsdions, Jonas et la baleine, les
trois enfants dans la fournaise) et d’autre part la louarge dréation.

La vie paroissiale de cette église est trés animée. C’estémment que chaque semaine
les jeunes Viennois font une priere Taizé. On rappelleraitesofins utiles que celle d’UIm
— qui est a chaque fois un grand succes musical — a lieu todsrdss en cave a 18h30,
sauf le dernier lundi de chague mois. On affiche complet, remnsz quand méme!!!

S.P.

1« En I'an 1500, pour mémoire éternelle ».

54



« Foi et politique »
Compte-rendu de la conférence du pere Rougeé le 7 février

Graciane Laussucg-Dhiriart

E PEREROUGE est prétre de la paroisse Sainte-Clotilde (7éme) et aumdegepar-

L lementaires. C’est dans le cadre de ce ministére auprésodesds politiques qu'il
est venu parler, le jeudi 7 février, des rapports entre f@oditigue, dans une salle

des Actes rassemblant pour I'occasion des croyants d&sieecomprendre quel doit étre le
réle du « chrétien en politique » selon I'expression du pesed#, et des athées plus préoc-
cupés par la volonté de comprendre le sens et la |égitimit&daines prises de position de
I'Eglise dans la vie politique, entendue ici dans son semgeldDeux attentes différentes mais
en fait extrémement liées puisque les prises de positiotEdéide ne peuvent étre Iégitimes
gue s'il est possible d’agir en politique a la lumiéere de la Ei les nombreuses questions
auquelles la conférence a donné lieu ont pu permettre a chdEpercevoir les enjeux de
cette passionnante réflexion sur les liens entre foi etiqoét

- 4
s |

Visite de George Bush au Vatican, en juin 2007

Partant d’'une définition de la politique par rapport a lallopere Rougé a d’abord insisté
sur la nécessité de désacraliser la politique, en citanbBefVI : « la politique n’est pas
'avénement du Royaume de Dieu, elle est I'instrument daltkssement du royaume des
hommes ». Cependant, si le chrétien n’a pas a croire en laquaj puisqu’il ne croit qu’en
Dieu, elle est néanmoins utile et il n’a pas non plus a la dénig« la valeur du chrétien
en politique ne doit pas étre la résistance mais I'espéramcsouhaité le pere. Le chrétien
n'a pas a céder au tableau noir d’'une politique corrompueaigant inexorablement vers
un monde privé de tout repéere religieux. Prenant I'exempléadquestion de la fin de vie,
venue au coeur des débats a I'occasion de la polémique déélempar I'affaire Humbert,
le pere a rappelé que la loi Leonetti, votée a l'unanimitédépénalise pas I'euthanasie,
contrairement a ce que redoutaient de nombreux catholiques

55



Graciane Laussucg-Dhiriart

Il a ensuite poursuivi cette distinction entre foi et pgjite, a I'aide de la distinction entre
foi et raison : I'instance de décision en politique n’est f@fi mais la raison. Mais cela
ne signifie pas pour autant I'éviction totale de la foi pares tritéres de décision : elle y
a sa place en tant que soutien de la raison qu’elle « illumietepurifie » car la raison
humaine peut étre obscurcie et seule la foi lui permet desd&paes propres limites. La foi
ne nie pas la raison mais I'épaule et la dépasse, et le ametigolitique est celui dont la
raison travaille a la lumiére de la foi. Le pére Rougé a alappelé I'importance pour les
chrétiens de ne pas « sur-confessionnaliser » leurs pusiéibd’'étre capables d’en rendre
raison méme si elles sont inspirées par la foi. C'est cettent® de ne pas mettre de coté
la raison qui pourra éviter que les convictions éthiquesctiestiens ne soient marginalisées
sous pretexte gu’elles seraient confessionnelles. Limggiation doit étre au premier plan
de I'exposé par un chrétien de sa prise de position en paditeq doit remplacer I'autorité de
la foi. Parallélement, I'indissociabilité pour le chrétien politique de la foi et de la raison
implique de ne pas mettre de coté la foi : il est ainsi des ssjatlesquels 'Eglise n'a pas a
prendre position officiellement (I'évéque sur les impotsalax !).

Capnt B VGITE A ViTiCa

i, de Wit (athotiave |

MeRu Mot \
Diw | N/ EXACEolt Rien,
‘Wit QO ..,

Foi et politique

Cette réflexion sur la place a accorder aux convictionsielges lors du choix de l'ac-
tion politique a conduit le pére Rougé a rappeler, en fin dééence, la distinction entre
«I’éthique de conviction » et « I'éthique de responsabilitdistinction utile mais cependant
trés délicate, qui peut devenir un danger si elle conduitéfier une action contraire a ses
convictions, car « étre capable de prendre des resporngalilimplique pas de renoncer a
ses convictions ».

Le refus d’'un enfermement confessionnel rejoint le lien adoi a l'universalité : le
Christ n’a pas donné sa vie seulement pour les catholiqués poar tous, et le chrétien
en politique se soucie de tous. Quand I'Eglise prend unesidécen politique, ce n'est pas
une communauté qui défend ses propres intéréts, mais séldesbien commun et la sauve-
garde de la dignité de chacun. Ainsi, lorsque I'Eglise comda'euthanasie, elle ne fait que
rappeler le premier devoir de la société, qui est de protégée et d’assurer a chacun des
conditions d’existence dignes. L'Eglise n’est pas un lobbles chrétiens doivent refuser de
se laisser regrouper en une communauté particuliere, dorgamnnait I'importance mais

56



Talassades « Foi et politique »

qui ne serait en fait qu’un lobby, sous peine de trahir la tiooauniverselle de la Bonne
Nouvelle.
Enfin, le pére a souligné le coté « actif » de la foi en politiquee volonté du chrétien

en politique est « accompagnée par la grace de Dieu », quiedencourage de tenir une
position.

A I'heure ol s’ouvrent de nombreux débats autour de la quest la « laicité positive »,
cette conférence a rappelé 'importance de la non-cortfiesaiité de I'Etat et de la primauté
de la raison dans le débat politique, tout en montrant leeésentiel et la Iégitimité de la
foi dans I'engagement politique du chrétien comme inspaatde I'action politique et des
prises de décision, soutien et instrument de la grace detbigau long de ce service.

G.L.-D.

57



Le Diable, qui nous empéche de servir notre prochain

Fumi Kurita

D’ou vient le Diable ? Nous empéche-t-il de servir notre jpigin ? Pourquoi ?

gue le mal existe sous des formes trés diversifiées, il seffitsidérer la conduite
des étres humains depuis que 'hnomme existe. Le mot « digmifie « calomnia-
teur ». C’est-a-dire quelqu’un qui répand des mensongebanés sur d’autres personnes.

DANS LE LIVRE DE LA GENESE, la Bible s’interroge sur I'origine du mal. Pour voir

Bien avant de créer le genre humain, Jéhovah, Dieu avaitwréémultitude d’étres
spirituels, qui étaient tous parfaits. La Bible les app#eanges. L'ange qui plus tard se
rebellerait contre Dieu I'avait vu créer Adam et Eve, le pi@neouple humain. Il savait que
Jéhovah leur avait ordonné de remplir la terre d’humairntegugui adoreraient leur Créateur.
Il a vu la I'occasion d’obtenir honneur et prestige. Poussdacupidité, ce fils angélique de
Dieu a convoité ce qui revenait de droit au Créateur seutiofation des humains. Au lieu
de rejeter ce mauvais désir, il I'a entretenu jusqu’a cel goinne naissance a un mensonge,
puis a la rébellion?

Silouhette de diable

Un des fils angéliques parfaits de Dieu a cédé a un mal, un risadgair et s’est fait
le Diable. La Bible décrit : « Chacun est éprouvé en se latssatnainer et séduire par son
propre désir. Puis le désir, quand il a été fécondé, donrssaiace au péché ; a son tour, le
péché, quand il a été accompli, enfante la mort. »

Il y a 2000 ans, on ne savait pas pourquoi les maladies exigtad cause du manque
de connaissances médicales. Il n’est donc pas difficile ajimer que des gens aient pu
croire que tout le mal était di a quelque chose comme « le ®ilVlais de notre temps,
peut-on dire que le Diable n’existe pas ? Je pense persenmait que, si jamais le Diable
n'existe pas, tout le mal, la discorde, I'hostilité, le rssment, la jalousie, le désir excessif,
I’hypocrisie, la duperie, tout cela est di aux humains eé@rms, et a notre existence elle-
méme. Peut-étre, dans ce cas la, faut-il comprendre que Menade notre existence dés la

!Le DIABLE est-il bien réel pour vous?, La Tour de Garde, 15 emibre 2005, Disponible sur
http ://www.watchtower.org/f/20051115/article_02.htm

58



Talassades Le Diable, qui nous empéche de servir notregiroch

naissance, qui ne sera jamais pardonnée. Je crois donaipelisment a la théorie du bien
originel plutét qu’a celle du mal originel. C’est pour celasq’idée qu’un malfaiteur est un
homme « possédé par un démon impur » me convient tres bien.

Toute I'histoire du salut consiste a libérer les étres husde cette emprise du mal. Tel
est le but de la mission de Jésus. Les Evangiles présenteistisablique comme un combat
contre Satan, contre les forces du mal. Avant méme de comanaoea ministere, Jésus
affronte son Adversaire face a face, avant de le combatine Bavie des étres humains,
tant chez ceux qui sont possédés par des esprits impurs gadeshpécheurs et ceux qui
s’opposent ouvertement a Jésus par manque de foi.

Pour lire la Bible sur le diable, par exemple... - La fautgimelle : Genéses, 1-24 ;
- Ladversaire de ’lhommedJobl a 3;
- La tentation de JésusMatthieu4, 1-11 ;Luc4, 1-13, 33-35 et 40-41;
- La parabole du semeuMatthieul3, 3-8 et 18-23;
- La parabole de I'ivraie Matthieul3, 24-30 et 36-43;
- La mission de Jésus :Qorinthiensl5, 24-282

Aprés avoir lu ces parties, on peut trouver que le but essehti diable n’est pas de
rendre les gens malades, ni de les tourmenter, et ni d’ategpeogres. Alors pourquoi tente-
t-il des gens, et les pousse-t-il a faire le mal ? C’est afitojéer les humains de Dieu, afin
gu’ils ne croient plus en Lui. Dieu est Amour sans conditidds pas croire en Dieu veut
dire de ne pas croire en 'amour du prochain purement et simght.

Les chrétiens sont confrontés a I'adversaire. |l tentengotos de les séparer de la se-
mence de la Parole. Plongés dans la mort et la résurrectidegiss, les chrétiens doivent
actualiser dans leur vie la victoire du Christ contre le r8éls utilisent la seule arme effi-
cace, celle de 'amour de Dieu et du prochain, ce sera pessibl

Ce que dit Saint Jacques : « Que personne lorsgu’il est tendése : c’est Dieu qui me
tente ; car Dieu ne peut étre tenté par aucun mal et lui-ménente personne. Mais chacun
est tenté quand il est attiré et amorcé par sa propre coseoifi

Actus Caritatis

Domine Deus,

amo te super et omnia proximum meum propter te,

guia tu es summum, infinitum, et perfectissimum bonum,
omni dilectione dignum.

In hac caritate vivere et mori statuo.

Thérése-Marite

2Que dit la Bible a propos de Satan ou du diable ?, Yves Guiltemgtre, Feuillet biblique, 1536, Dispo-
nible sur :http ://www.interbible.org/interBible/source/lampe/1999/lampe_991029.htm

3Dieu de parole. Parole du diable (Aporie 1983), Jean-Cl&mbsse dans Aporie N°2, 1983, Disponible
Sur :http ://cahiersegare.over-blog.com/article-10640227.html

4C’est le nom que Fumi a recu & son baptéme lors de la veill&a@2008ndir

59









Prochain Séneveé :

La famille

A vos plumes !



